

اسلام دار

# من التصحيح إلى التحقيق

دراسة في تاريخ النشر التقديمي للنحو وصيغة العربية

نَفَّلَهُ إِلَى الْعَرَبِيَّةِ  
أَحْمَدُ مُحَمْودٌ إِبْرَاهِيمٌ

تراث

التراث للبحوث والدراسات  
TURATH for Research and Studies

التراث للبحوث والدراسات

مِنَ التَّصْحِيفِ إِلَى التَّحْقِيقِ

من التصحح إلى التحقيق: دراسة في النشر النقدي للنصوص العربية

تأليف: إسلام دية

نقله إلى العربية: أحمد محمود إبراهيم

٢٠٢١ / ٣٠٦٦٨

ISBN 978-977-85577-9-4

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية:

الترجمي الدولي:

العنوان الأصلي باللغة الإنجليزية، ومكان النشر:

From *Taṣḥīḥ* to *Taḥqīq*: Toward a History of the Arabic Critical Edition, *philological encounters*,  
2019, 4:3-4, 245-299.



مكتبة تراث للبحوث والدراسات

TURATH for Research and Studies

مركز تراث للبحوث والدراسات

الهرم - الجيزة - جمهورية مصر العربية

٠٠٢-٠١٠٩٨٢٧٤٧٥٢

info.turath@gmail.com

turathcenter



turathcenter



turathcenter



الطبعة الأولى: جمادى الآخرة ١٤٤٣ هـ - يناير/ كانون الثاني ٢٠٢٢ م.

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن اتجاهات يتبناها المركز

## جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة

جميع الحقوق محفوظة لمركز تراث، لا يُسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو جزء منه، أو نقله بأي شكل من الأشكال، أو واسطة من الوسائل؛ سواء كانت إلكترونية أو ورقية، بما في ذلك النسخ أو التسجيل أو التخزين أو الاسترجاع دون إذن خطوي مسبق من المركز.

# مِنَ التَّصْبِيحِ إِلَى التَّحْقِيقِ

دِرَاسَةٌ فِي تَارِيخِ النَّسْرِ النَّقْدِيِّ لِلنُّصُوصِ الْعَرَبِيَّةِ

إِسْلَامِيَّةٌ

نَفَّالَهُ إِلَى الْعَرَبِيَّةِ  
أَхْمَدُ مُحَمَّدُ إِبْرَاهِيمَ



مَسَارٌ لِلْحِكْمَةِ وَالْمَعْلُومَاتِ  
TUBAITH for Research and Studies



## فهرس المحتويات

|          |                                                             |
|----------|-------------------------------------------------------------|
| ٧ .....  | كلمة المترجم                                                |
| ١٣ ..... | تصدير الترجمة العربية.                                      |
| ١٩ ..... | مقدمة                                                       |
| ٢٧ ..... | في ذلك مطبعة بولاق.                                         |
| ٣٧ ..... | المصححون.                                                   |
| ٤٣ ..... | الهوريني وصنعة التصحيح                                      |
|          | ما الذي تدلّنا عليه هذه الملاحظات فيما يتعلّق بعمل الهوريني |
| ٥٦ ..... | بوصفه مُصحّحاً؟                                             |
| ٦١ ..... | الطباعة الحجرية والابتكار النصي                             |
| ٦٥ ..... | التصحيح واتساع دائرة النشر.                                 |
| ٧٣ ..... | التصحيح في عصر الطباعة الحجرية.                             |
| ٧٧ ..... | تقرير جولدتساير لسنة ١٨٧٤ م.                                |
| ٨٣ ..... | التلاقي بين أساليب النشر.                                   |



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## كلمة المترجم

كان المحقق العلامة محمود الطناحي، رحمه الله، يرى أن التاريخ لنشر التراث العربي له فائدتان جليلتان؛ إحداهما: الوقوف على دور العلماء الذين مهدوا لنا طريق نشر النصوص ودللنا على مداخل التراث واحتملوا في سبيل ذلك أعظم العناء، والأخرى: معرفة الفروق المائزة بين الطبعات؛ ذلك أن كثيراً من كتب التراث قد طُبع غير طبعة، وتتفاوت هذه الطبعات في مدى وفائها للأعراف العلمية المتبعة في نشر الكتب وتحقيق النصوص (مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ٧).

ولما كان التاريخ لنشر التراث -من هذه الزاوية- وثيق الصلة بالحديث عن مناهج المحققين وطراقيهم في إخراج النصوص، فقد اضططلع بهذه المهمة حيناً من الدهر نفرّ من أذادهم ممن وقفوا حياتهم على خدمة التراث ونشر عيونه؛ فكان أول من طرق هذا الباب الأستاذ عبد السلام هارون، رحمه الله، في كتابه «تحقيق النصوص ونشرها» (الذي صدرت طبعته الأولى سنة ١٩٥٤م)، ثم

تابعت المؤلفات في هذا الحقل، وتبينت حظوظها من الشهرة وذيع الذكر تبانيتها في براعة التناول وحسن الاستيعاب. ولا ريب أن هذه المؤلفات قد رادت لنا الطريق وعَيَّدته، ولكنها لم تستقص ولا أراد أصحابها الاستقصاء؛ فظلت بعضُ الجوانب في تاريخ نشر التراث بحاجة إلى مزيد من الدرس والتمحيص من ناحية، وإلى النظر إليها من منظور جديد يكمل منظور المُحققين ويستدرك ما فاته من ناحية أخرى.

وإنما أعني بهذا المنظور الجديد أن نؤرخ لنشر التراث العربي من جهة كونه فصلاً مهماً من فصول تاريخنا الفكري والثقافي، وهو المنظور الذي أخذته هذه الدراسة التي نُقدم لترجمتها بعين الاعتبار، وإن لم تغض الطرف عن الجوانب الفنية في صنعة التصحیح وتحقيق النصوص. وفي هذا الإطار يتخد إسلام دية، صاحب هذه الدراسة، من عدول أحمد زكي باشا عن مصطلح «التصحيح» إلى مصطلح «التحقيق» -في نشرته لكتاب «الأدب الصغير» لابن المقفع (١٩١١م)- مُنطلقًا له، محاولاً التماس الروابط بين طرائق دراسة النصوص في مصر أواخر القرن التاسع عشر ومطالع القرن العشرين من جهة، والأحوال الثقافية والأوضاع المادية السائدة آنذاك من جهة أخرى.

وقد وفق إسلام دية أحسن التوفيق في إبراز مراحل التطور

المبكرة التي مرت بها عملية نشر النصوص في مصر، وبيان كيف تحول هذا النشر من مجرد «تصحيح» للنصوص أو مقابلة لها على أصولها إلى «تحقيق» يقوم على جملة من التقاليد والأعراف العلمية التي كانت مزيجاً من القواعد التي أرساها حديثاً المستشرقون الأوروبيون من جهة، والمناهج التي سبق إليها قديماً العلماء المسلمين من جهة أخرى.

على أنه إذا كان التحقيق يوافق ما اصطلاح الأوروبيون على تسميته بـ«النشر القدسي للنصوص» (critical edition) من بعض الوجوه، فقد كان مبايناً له من وجوه أخرى؛ ولهذا يمكن القول: إن أحمد زكي باشا ومن سلك سبيله من المحققين العرب إن يكونوا قد صدروا في تحقيقاتهم عن التأثر بطرائق المستشرقين التي اطّلعوا عليها وألموا بها، فقد كان عملهم في الوقت نفسه امتداداً لمناهج العلماء المسلمين التي نشأوا عليها وطال إلّفthem لها.

وقد حاول إسلام دية قراءة مظاهر التطور التي ألمت بطرائق نشر التراث العربي في سياق التحولات التي طرأت على الحياة الثقافية في مصر، وكانت ترجع في بعض أسبابها الجوهرية إلى نشأة الطباعة والأخذ بتقنياتها؛ ولهذا فقد أعاد النظر في تاريخها المبكر، وتوقف مليئاً أمام مطبعة بولاق، فدرس نشاطها وبين مجالات اهتمامها، وسلط ضوءاً باهراً على علاقتها بدور النّشر الخاصة التي كانت

تُعرَفُ في ذلك العهد بالمطابع الأهلية، ويدور نشاطها في فَلَك  
مطبعة بولاق.

انتقل المؤلف بعد ذلك إلى دراسة الطرائق التي اتبعها المشغلون بنشر النصوص خلال القرن التاسع عشر، وهي الطرائق التي تجمعها كلمتا «التصحيح والمقابلة»، وحلَّل في صُبْرٍ وأناءَ الدور الذي اضطُلع به واحدٌ من أفادِ المُصَحِّحين آنذاك، وهو الشِّيخ نصر الْهُورِيني، بوصفِه مُمثلاً لجِيلِ كاملٍ من المُصَحِّحين، ويَبيَّنُ كيفَ أَن تقنية الطباعة الحجرية أَنْتَاحَ لِلنَّاشرِين والمشغِلين بالتصحيح الاستمرارَ في الالتزام بالأعراف المعهودة في إنتاج الكتاب المخطوط، كما سَمِحَت لهم باستحداثِ أشكالٍ مُبتكَرَةٍ في النَّسْر؛ فعداً من الميسور -مثلاً- بفضلِ ما تمتاز به الطباعةُ الحجريةُ من دقةٍ وتوحيدِ للنصِّ، الجُمُعُ بين عدَّة مؤلفاتٍ في الصفحةِ الواحدة. واستعرض إسلام دية -في إيجاز- تأثير النشرات الاستشرافية التي تعرَّفَ عليها العلماءُ العربُ، وأدركوا ما تقومُ عليه من قواعدٍ وما تتبعُه من أساليبٍ، فترسَّموا خُطاها ونسجوا على منوالها. ثم أفردَ القسمُ الأخيرُ من دراسته للحديث عن جهودِ أحمد زكي باشا في نشرِ التراث وإحياءِ الآدابِ العربية، وشرح دوره في ابتكار طريقةٍ جديدةٍ لنشرِ النصوص، هي الطريقةُ التي اضطُلعَ على تسميتها بـ«التحقيق».

وبعدُ، فقد وافقتُ على ترجمة هذه الدراسة إلى العربية حين عرضها عليَّ صديقي الأستاذ إسلام مصطفى لإدراكي مدى أهميتها في تسليط الضوء على مرحلةٍ فارقةٍ في تاريخ نشر التراث العربي الذي اعتزُّ بانتسابي إليه، ومحاولة وضع هذا التاريخ - كما قلتُ - في سياقه الفكري والثقافي الصحيح، دون إغفال للمسائل الفنية في صنعة التحقيق ونشر النصوص. والحق أنني استمتعتُ بترجمة هذه الدراسة استمتاعاً أحسّ به أنه يرجع في المقام الأول إلى وضوح أفكار المؤلِّف وسلامة عبارته ومنطقية بنائه للعناصر التي تناولها بالدرس، فله مني شكرٌ واجبٌ وتحيةٌ عاطرةٌ.

وأملني أن يجد القراءُ في هذه الترجمة - من المشغولين بدراسة تاريخنا الفكري والثقافي أو المهمومين بأمر تراثنا العربي - ما يمكن أن يتذمروا به، أو ما يحفزهم إلى استكناه بعض الجوانب الأخرى من تاريخ نشر هذا التراث مما لم يزل بحاجة إلى مزيدٍ من الدرس المتأني والتحليل الدقيق.

والله من وراء القصد، عليه توكلٌ وإليه أُنِيب

أحمد محمود إبراهيم



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تصدير الترجمة العربية

أصل هذه الدراسة سؤال ما زال يشغل كثيراً من الباحثين المهتمين بتاريخ الفكر العربي والإسلامي الحديث. وقد تَنَوَّعَت صيغ هذا السؤال وإن كان في جوهره يتخذ شكلاً واحداً: كيف أثرت التحوّلات السياسية والثقافية الكبرى التي شهدتها الأمة في تاريخها الحديث في توجيه الاهتمام بالنصوص الموروثة وتأسيس مناهج ومشاريع ومؤسسات تُعنى بتحقيق النصوص ونشرها ودراستها؟

لقد مَرَ علينا قرن من الزمان كان فيه «التراث» بمثابة إطار فكري يُدرس من خلاله كثير من القضايا ذات الاهتمام العام، كمسائل النهضة والتحديث والإصلاح، فسالت أقلام ووَقَعَت سجالات، نرىاليوم أن أكثرها كان عديم الجدوى، وإن كان قد بدا للبعض ضروريًا في حينها، واتخذ ذلك شكل استقطاب يبدو غريباً ومصطنعاً يأخذ من ثنائية التراث-الحداثة إطاراً عاماً للتفكير. فشغلت «قضية التراث» هذه كثيراً من المفكرين العرب في القرن المنصرم، على

اختلاف مشاربهم ومذاهبهم، وكان لكل تيار أيديولوجي موقف ما مما أسموه «التراث»، بين إحياء ونقد وتفويض.

وصاحب هذا السجال الفكري ظهور مشاريع علمية مهمة في تحقيق النصوص ونشرها، جاءت استجابة لداعي الإصلاح والنهضة، بفضلها اطلعنا على مصادر دينية ولغوية وتاريخية غنية، فأثرت المكتبة العربية والإسلامية إثراً كبيراً وأتاحت للباحثين الاطلاع على مصادر تاريخية استفادوا منها في دراساتهم. بيد أن هذه المشاريع نفسها أخرجت نصوصاً لم تكن متداولة منذ أمد بعيد وروّجت لنصوص كانت هامشية في زمانها فأصبحت تلقى اهتماماً غير مسبوق في زماننا. وما تزال تثير مشاريع التحقيق والنشر هذه نقاشات فكرية ضرورية حول أهمية تحقيق النصوص وأثر مشاريع التحقيق في المشهد العلمي والثقافي عموماً، كما أثارت أسئلة حول غياب التخطيط في نشر التراث العربي والإسلامي.

إن دراسة هذه السياسات السياسية والأيديولوجية ضروري لفهم الأسباب التي دفعت المُحقّقين إلى اختيار ما يحقّقونه، وكذلك إلى تطوير مناهجهم في نشر النصوص. وتسهم في تعميق فهمنا لأثر صناعة التحقيق في قراءتنا لماضينا وحاضرنا<sup>(١)</sup>.

(١) وقد درس رضوان السيد في أبحاثه القيمة السياقات السياسية والأيديولوجية في مشاريع دراسة التراث العربي الإسلامي وتحقيقه ونشره منذ =

وبعد، فقد قمتُ في هذه الدراسة بتعقب التحولات التي طرأت على طرائق نشر النصوص العربية منذ منتصف القرن التاسع عشر إلى العقود الأولى من القرن العشرين للميلاد، وذلك من خلال التركيز على عالم النَّشر في مدينة القاهرة<sup>(١)</sup>. واهتمامتُ بدراسة السياقات السياسية والثقافية والتكنولوجية الرئيسة التي أثَّرت في خياراتهم التحريرية وتحديد تقنياتها؛ وذلك من أجل الكشف عن وجوه الاستمرار وصور الانقطاع التي وسمت الطريقة التقليدية في نشر النصوص العربية الإسلامية. وتُحاوِلُ الدراسة الوقوف على الأثر الذي تركته الدراساتُ الفيلولوجية والتاريخيةُ الأوروبيَّة في مناهج المُحَقِّقين العرب في تحقيقهم ونشرهم للنصوص التراثية. كما تُولِي عنايةً خاصةً لدراسة التجديد الذي عرف طريقةً إلى

---

= منتصف القرن التاسع عشر للميلاد، وألقى الضوء على الخطابات الفكرية التي جعلت التراث حلبة للصراعات السياسية والأيديولوجية. ينظر: رضوان السيد، «الأيديولوجي والمعرفي في تحقیقات التراث العربي وقراءاته»، المستقبل العربي، ٢٠١٠، المجلد ٣٣، العدد ٣٨١، ١٢٨-١٠٤. وله أيضاً: التراث العربي في الحاضر: النشأة والقراءة والصراع، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية، ٢٠١٤.

(١) نشرت الدراسة باللغة الإنجليزية بعنوان:

Islam Dayeh, “From Taṣḥīḥ to Taḥqīq: Toward a History of the Arabic Critical Edition”, *Philological Encounters*, 2019, 4:3-4, 245-299.

أسلوب النشر وشكل النص وأنماط البحث منذ منتصف القرن التاسع عشر. أرجو أن تساهم هذه الدراسة في إثراء البحوث المهمة بالسياسات التكنولوجية والثقافية والتعليمية التي نشأت فيها مشاريع تحقيق التراث وإحيائه في العصر الحديث.

ختاماً، أود أن أشكر مدير مركز تراث للبحوث والدراسات، الأستاذ إسلام مصطفى، على اهتمامه بترجمة الدراسة ونشرها، كما أشكر الدكتور أحمد محمود إبراهيم على ما بذله من جهد عظيم في نقل الدراسة إلى العربية على أحسن وجه.

والله من وراء القصد.

## إسلام دية

برلين - ديسمبر ٢٠٢١

# مِنَ التَّصْبِيحِ إِلَى التَّحْقِيقِ

دِرَاسَةٌ فِي تَارِيخِ النَّسْرِ النَّقْدِيِّ لِلنُّصُوصِ الْعَرَبِيَّةِ

إِسْلَامِيَّةٌ

نَفَلَهُ إِلَى الْعَرَبِيَّةِ  
أَحْمَدُ مُحَمَّدُ إِبْرَاهِيمَ



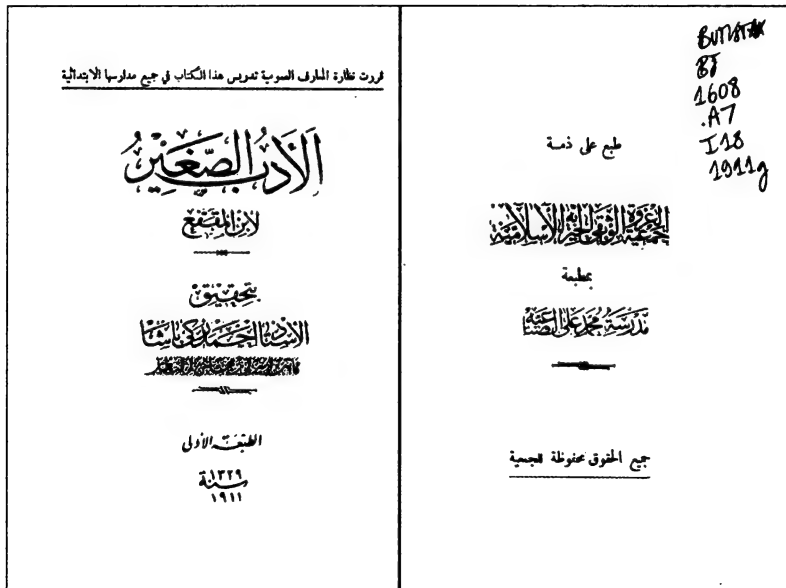
## مقدمة

في سنة ١٩١١ م، نشر العالم المصري ورجل الدولة المرموق، أحمد زكي باشا (١٨٦٧-١٩٣٤ م)، في أوج مسيرته الوظيفية واستعجاله بالحياة العامة، طبعة من كتاب «الأدب الصغير»، وهو أكثر أدبي كلاسيكي يتخذ من الحِكمة موضوعاً له، وقد صنَّفه ابن المقفع (ت: ٧٥٩ م)، أحد مشاهير الأدباء خلال القرن الثاني الهجري (الثامن الميلادي)، الذي كان أسلوبهُ الأدبي وطريقتهُ في البيان موضعَ درسٍ ومحاكاة على مدى قرون؛ ولهذا لم يكن من المستغرب أن نقرأ في أعلى غلاف الكتاب أن «نظارة المعارف العمومية قررت تدريس هذا الكتاب في جميع مدارسها الابتدائية» [انظر: الشكل رقم ١]، كما ورد تحت هذه العبارة بأسطر قليلة، أسفل عنوان الكتاب باسم المؤلف، أن الكتاب بتحقيق الأستاذ أحمد زكي باشا<sup>(١)</sup>. والتحقيقُ مصطلحٌ فنيٌّ جرت العادةُ باستخدامة في العربية

---

(١) ابن المقفع، الأدب الصغير، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة: جمعية العروة الوثقى الخيرية الإسلامية، مطبعة مدرسة محمد علي الصناعية، ١٩١١ م.  
ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

<http://hdl.handle.net/2333.1/pvmcvkrx>



[الشكل رقم ١]  
صفحة غلاف كتاب «الأدب الصغير» لابن المقفع،  
تحقيق: أحمد زكي باشا، ١٩١١ م.

-حتى هذا التاريخ [أي: حتى تاريخ نشر الكتاب المذكور]- بمعنى النظر العقلاني والتقييم النقدي<sup>(١)</sup>. ولم يكن هذا المصطلح يُستخدم

(١) لمعرفة المزيد عن مصطلح «التحقيق» بوصفه منهجاً عقلانياً في العلوم الإسلامية قبل العصر الحديث، انظر:

Khaled El- Rouayheb, *Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century: Scholarly Currents in the Ottoman Empire and the Maghreb*, Cambridge University Press, 2015, 26–36. =

للدلالة على عملية نشر النصوص، ييد أن أحمد زكي باشا استخدمه لأول مرة في دراسات النصوص العربية - لوصف هذه العملية، كما اشتق منه لقباً تسمى به، فكان يُقال له: «المُحقق».

وكانت القاهرة آنذاك مركزاً مزدهراً لنشر النصوص العربية وتحقيقها. وقد نشأت بفضل مطبعة بولاق ودور النشر الخاصة الكثيرة التي دارت في فلكها ثقافةٌ فريدةٌ لدراسة النصوص. وكان ثمةَ كثير من الألفاظ العربية التي استُخدِمت لوصف العادات المتّبعة في نشر النصوص، وإن كان أكثرها شيوعاً: «المقابلة»، و«التصحيح». بل إنَّ أحمد زكي باشا وصف طريقةً في نشر كتاب «نُكت الْهِمْيَان» في نُكت الْعُنْيَان» للصفدي، وهو الكتاب الذي نُشرَ سنة ١٩١١ م، بأنها «تصحيح»، فلا ذِكر لمصطلح «تحقيق» على غلاف نشرته لهذا الكتاب، ولا في المقدمة التي صدرَ بها هذه النشرة. ويبدو أنه درج مدةً من الزمن على استخدام هذه المصطلحات بوصفها من

---

= ويوضُّح الرويَّهُ أن لفظة التحقِّيق - وهي نقِيس لفظة التقليد - مصدرٌ كان يشير إلى الإثبات العقلي لصدق العقيدة الإسلامية. وبحلول القرن السابع عشر الميلادي، تم التفريقُ بين شرح التعبيرات الواردة في أحد المؤلّفات المدرسية، والتحقِّيق من مزاعمه وفَزْضياته. وقد جرت العادةُ باتخاذ الشرح أو الحاشية ميداناً للتحقيق. وأما المُحقق فهو ذلك العالمُ الذي يتناول الدعاوى والأراء المطروحة بالتقسيم النّقدي من خلال التحليل المنطقي واللغوي.

المترادفات. إلا أنه حين نَعَتْ نفَسَةً على صفحة غلاف نشرته لكتاب «الأدب الصغير» بالمحقق دون المُصَحّح، كان يروم تسلیط الضوء على جلدة المنهج العلمي الذي ترَسَّم خُطاه. ثم كان أن دأب في السنوات التالية على استخدام مصطلح «تحقيق» دون مصطلح «تصحيح»؛ لوصف نشرات الكتب التي يُصدِّرها، وآل أمرُه إلى أن أدرج التصحيح تحت التحقيق. وفي غضون بضع سنوات، بدأ بعض العلماء الآخرين في مصر وسوريا والعراق والهند والجزائر وغيرها من البلاد يترَسَّمون خُطَىًّاً أَحمد زكي باشا، فيصفون نشراتهم أيضاً بأنها «تحقيق»، وظل المصطلحُ منْذَ هذا التاريخ هو المصطلح المعتمد في العربية للدلالة على نشر النصوص إلى يوم الناس هذا؛ (إذاً يُطلق على هذه العملية: تحقيق النصوص).

وتتخذ هذه الدراسة من صنيع أَحمد زكي باشا -في عدوله بشكل واعٍ ومقصود عن مصطلح «تصحيح» إلى مصطلح «تحقيق» للدلالة على عملية «نشر النصوص» - مُنطلقاً لها؛ بغية تمحيص السياسة الثقافية والأوضاع المادية وطرائق دراسة النصوص في مصر أو اخر القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين للميلاد. والحق أن هذا العدول لم يقع إلا في طور النُّضج من حياته الأكاديمية واشتغاله بالمجال العام، بعد أن نشر طائفةً من الدراسات والترجمات والتحقيقات المهمة. فما الغايةُ التي كان التحقيقُ يرمي إليها، ولا

يستطيع التصحیح الوفاء بها؟ لن نتناول في هذه الدراسة تاريخ نشر النصوص بحسبانه جزءاً من قصبة التحديث الحتمية وحكایة التقدُّم التكنولوجي، بل ندرس الشروط الممكّنة التي استقامت لأحمد زكي باشا في نشراته النقدية التي أخرجها؛ إذ ليس هناك أمر بدھي أو مسلَّم به يتعلَّق بالتحقيق، لا في شكله ولا في مضمونه ولا في غایته؛ فالسؤال الذي يمكن أن نثيره إذن هو: ما الذي فعله منهج نشر النصوص الذي سَمَّاه أحمد زكي باشا تحقیقاً في مصر خلال العقود الأولى من القرن العشرين؟

قد يظن البعض أن التحقيق لا يعدو أن يكون ترجمةً للتعبير الأوروبي (critical edition)، بمعنى النشر الناطق، وهو ضربٌ من النشر العلمي الذي اطلع عليه أحمد زكي باشا ومعاصروه، ثم نسجوا على منواله في أعمالهم؛ أفلم يكتب والحماسة تملؤه عن زياراته للمكتبات الأوروبية التي اختلف إليها، والمؤتمرات العلمية التي حضرها، والمعارض العالمية التي زارها في كتابه «السفر إلى المؤتمر»، وكتابه «الدنيا في باريس» سنة ۱۹۰۰م؟ ولا ريب أن «التحقيق» عنده كان يتسم مع طرائق الاستشراق في البحث، على نحو ما سترى، ولكنه كان مُبَاينًا لها أيضًا في كثير من النواحي. زد على هذا أننا لا نستطيع الحديث عن منهج موحد للتزمته جميع الباحثين الأوروبيين آنذاك في نشر النصوص نشراً ناطقًا، ولكن

يَجُدُّرُ بِنَا أَن نلاحظِ المبادئُ المختلفةُ والأساليبُ المتباعدةُ التي  
كانت تختلفُ مِن باحثٍ إِلَى آخرٍ، وَهِيَ المبادئُ والأساليبُ التي  
كانت تُطَبَّقُ بدرجاتٍ متفاوتةٍ مِن الاطرادِ، وَتَعْتَمِدُ عَلَى نوعِ النصِّ  
وأنماطِ البحثِ وما يُتاحُ مِن مصادرٍ نصيةٍ، فضلاً عَن التمويلِ اللازمِ،  
والدعمِ اللوجيسيٍّ. وَسُوفَ يَتَبَيَّنُ لَنَا أَنَّ الأنشطةَ التي قامَ بها أَحمدُ  
زَكِيَ باشاً فِي نَشَرِ النصوصِ كَانَتْ تَعْتَمِدُ عَلَى طَرَفٍ مِنْ هَذِهِ  
الأساليبِ؛ وَيُضافُ إِلَى ذَلِكَ أَن «تحقيقه» نَشَأَ فِي كَنْفِ ثَقَافَةٍ مِنْ دَهْرِهِ  
لِلبحثِ النصيِّ وَنَشَرِ النصوصِ، وَهِيَ الثَّقَافَةُ الَّتِي كَانَتْ امتدادًا  
لِلمناهجِ والأساليبِ العلميةِ الإِسْلَامِيَّةِ التقليديةِ، وَإِنْ جَرِبَ أَيْضًا  
بعضَ الطرائقِ والأساليبِ الجديدةِ الَّتِي يَسَّرَتْهَا تقنيةُ الطَّبَاعَةِ. وَقَدْ  
اعتمَدَ أَحمدُ زَكِيَ باشاً أَيْضًا فِي تَحْقيقِهِ عَلَى هَذِهِ الثَّقَافَةِ الفِيَلُولُوجِيَّةِ  
النَّابِضَةِ بِالْحَيَاةِ وَالْمَفْعُومَةِ بِالنَّشاطِ.

وَيُغْيِيُ الْوَقْفُ عَلَى أَهمِيَّةِ الدورِ الَّذِي اضطَلَّعَ بِهِ أَحمدُ زَكِيَ باشاً  
وَأَبْنَاءُ جِيلِهِ فِي نَشَرِ النصوصِ، يَتَعَيَّنُ عَلَيْنَا أَنْ نَبْدُأَ بِالنَّظَرِ فِي  
التحولاتِ الَّتِي اقْتَرَنَتْ نَشَائِهَا بِتَبْنيِ تقنيةِ الطَّبَاعَةِ مِنْذِ مَطْلَعِ الْقَرْنِ  
التاسِعِ عَشَرَ المِيلَادِيِّ. وَسُوفَ نَسْتَهَلُ هَذِهِ الْدَّرَاسَةَ بِإِعادَةِ النَّظرِ فِي  
التَّارِيخِ الْمُبَكِّرِ لِلْطَّبَاعَةِ الْعَرَبِيَّةِ، مَعَ التَّرْكِيزِ -بِوْجَهِ خَاصٍ- عَلَى  
ثَقَافَةِ الطَّبَاعَةِ وَالنَّشَرِ الَّتِي تَمْحُورَتْ حَوْلَ مَطْبَعَةِ بُولَاقِ. ثُمَّ نَسْتَقْلُ  
بَعْدَ ذَلِكَ إِلَى فَحْصِ أَساليبِ النَّشَرِ الْمُحدَّدةِ الَّتِي اتَّبَعَهَا نَاشِرُوْ الْقَرْنِ

التاسع عشر واتسمت بها نشراؤهم (التي كانت تُسمَّى تصحيحاً)، مع التماس الروابط وعقد المقارنات بينها وبين الأساليب الأوروبيية المتتبعة في نشر النصوص آنذاك. ثم نعود بعد ذلك، في الجزء الأخير من هذه الدراسة، إلى أحمد زكي باشا للوقوف على دوره في ابتكار طريقةٍ جديدةٍ لنشر النصوص، هي الطريقةُ التي سيسميها «تحقيقاً».



## في فَلَكِ مطبعة بولاق

نشأت الطباعة في مصر مشروعاً كولونيالياً؛ فقد جلب نابليون بونابرت المطبعة إلى مصر أولًا في حملته الكولoniالية عليها سنة ١٧٩٨م؛ بغرض الدعاية وتوزيع منشورات الحملة الفرنسية على المصريين. فلما رحل عن البلاد، أقرت الطباعة في عهد محمد علي باشا، وأُسّست المطبعة في القاهرة بحى بولاق سنة ١٨٢٠م. وكانت مطبعة بولاق إحدى الأدوات التي توسل بها محمد علي باشا إبان حكمه في بناء الدولة، بالتوافق مع إنشاء جيش نظامي، وبناء المستشفيات، والمدارس الحديثة، وإقامة النظام القضائي<sup>(١)</sup>. وكانت هذه المطبعة أيضًا -أسوةً بالجيش- مؤسسة تموّلها الدولة وتُشرف على إدارتها إدارةً محكمةً. وكانت منشوراتها موجهةً إلى الطبقة الرسمية من الضباط والجنود والمهندسين والأطباء والموظفين الإداريين، لا إلى عامة الجمهور. وقد نُشرت في السنوات الأولى من

---

(١) أنشأ محمد علي -الذي كان شديد الإعجاب بناپليون- كثيراً من مؤسسات الدولة التي كانت كولونيالية في الأصل. انظر:

Khaled Fahmy, *All the Pasha's Men: Mehmed Ali, His Army, and the Making of Modern Egypt* (Cairo: The American University in Cairo Press, 2002).

تاریخها ترجمات بالعربیة والترکیة - غالباً - بعض الكتب الإيطالية والفرنسية التي كانت تمثل أهمية كبيرة للدولة الناشئة، وهي عبارة عن كتب إرشادية عسكرية، ومؤلفات في الرياضيات والجغرافيا، وكتب مدرسية في الطب، ورسائل في علم النبات، والتاريخ. زد على هذا أنها كانت تصدر جريدة رسمية؛ لنشر المراسيم واللوائح الصادرة عن الحكومة. وإذا نظرنا إلى اختيار مطبعة بولاق لمنشوراتها، تبيّن لنا أنها كانت تعمل في مجال ديوان الإدارة السلطانية (ديوان الكتابة، أو ديوان الإنشاء)، ملتزمةً بوظائفه مُقيّدةً بحدوده.

ولم يكن نشر المصاحف وكتب الحديث الجامعة والنصوص الدينية والمؤلفات الأدبية والرسائل العلمية جزءاً من عمل مطبعة بولاق؛ إذ ظل عملها مقصورةً على الكتابات والمعارف الإدارية السلطانية<sup>(١)</sup>. وبفضل إنشاء هذه المطبعة، أصبح من الميسور

---

(١) ومن الاستثناءات الواضحة التي يمكن إيرادها في هذا المقام اضطلاع مطبعة بولاق بنشر بعض الكتب في النحو العربي وفن الرسائل، بالإضافة إلى مجموعات متباعدة من الأسعار التركية والفارسية. وليس فائدة الرسائل العربية بالنسبة لموظفي الدولة مما يخفى على أحد. ويلوح كذلك أن نشر بعض دواوين الشعر التركي ربما كانت تُشجع الذائقة الأدبية لطبقة الموظفين الناطقين بالتركية. انظر:

Richard N. Verdery, ‘The Publications of the Būlāq Press under Muḥammad ‘Alī of Egypt’, *Journal of the American Oriental Society* 91, no. 1 (1971): 129–32.

=

استنساخ النصوص بطريقة موحدة ومعقوله التكلفة، ونشرها على نطاق غير مسبوق. بيد أن أنواع النصوص التي نشرتها مطبعة بولاق في سنواتها الأولى كانت مماثلة لتلك النصوص التي نُشرت في ديوان الإنشاء<sup>(١)</sup>.

---

= وللوقوف على قائمة تضم ما يزيد على مائتي عمل من منشورات بولاق بين سنتي ١٨٢٢ - ١٨٤٤ م، انظر:

Thomas-Xavier Bianchi, “Catalogue General et Detaille des Livres Arabes, Persans et Turcs, Imprimés à Boulac, en Egypte, depuis l'introduction de l'imprimerie dans ce pays, en 1822, jusqu'en 1842,” *Journal Asiatique* 2 (1843): 24–61.

(١) وفي هذا السياق، يمكن مقارنة السنوات الأولى لمطبعة بولاق بالأحوال والملابسات التي اكتفت تأسيس مطبعة إبراهيم مُتفرقة؛ ذلك أن كثيراً من الحجاج التي ساقها إبراهيم متفرقة (١٦٧٤ - ١٧٤٥ م) لإقامة المطبعة - وهي الحجاج التي ذكرها في التماسه بإنشائها - كانت تتعلق بالفائدة المحتملة التي يمكن أن يجنيها نظام التعليم في المدرسة من وراء إنشاء المطبعة، كما تعلقت أيضاً بإنتاج نسخ موثوقة من النصوص الدينية. بيد أن المرسوم السلطاني الذي أذن بإقامة مطبعة مُتفرقة أوضح أن نشاطها ينبغي أن يقتصر على مجال عمل الديوان السلطاني (بمعنى نشر الكتب الإرشادية النافعة في حقل اللغة، والقواميس ثنائية اللغة، والمؤلفات العسكرية، والخرائط، وما إلى ذلك)، وأنه لا ينبغي أن تطبع كتبًا تقع في نطاق سلطة العلماء ومسئوليهم (المحاصف، وكتب الحديث، والفقه، والأدب... إلخ). لمعرفة المزيد عن مطبعة مُتفرقة، انظر:

ومن الأهمية بمكان أن نلاحظ أن ميادين التعليم والفقه والشئون الدينية لم تكن حتى متتصف القرن التاسع عشر الميلادي خاضعة لإدارة السلطان، وإنما كانت تابعةً لمسؤولية العلماء والقضاة والطرق الصوفية؛ ولهذا فإن مطبعة بولاق لم تكن تمثل فقط تهديداً أو تحدياً للمؤسسات العلمية التقليدية في مصر<sup>(١)</sup>؛ ولهذا كان تأسيسها موضوع

---

= Stefan Reichmuth, “Islamic Reformist Discourse in the Tulip Period (1718–30): Ibrahim Muteferriqa and His Arguments for Printing,” in *International Congress on Learning and Education in the Ottoman World. Istanbul, 12–15 April 1999*, ed. Alī Caksu (Istanbul: IRCICA, 2001), 149–61; Yasemin Gencer, “Ibrahim Muteferrika and the Age of the Printed Manuscript,” in *The Islamic Manuscript Tradition: Ten Centuries of Book Arts in Indiana University Collections*, ed. Christiane Gruber (Bloomington: Indiana University Press, 2009), 154–93; and the comprehensive study of Orlin Sabev, “Formation of Ottoman Print Culture (1726–1746): Some General Remarks,” in *New Europe College: Regional Program 2003–2004, 2004–2005*, ed. Irina Vainovski-Mihai (Bucharest: New Europe College, 2007), 293–333.

(١) لم يكن هناك على الإطلاق حظرٌ رسميٌ للطباعة أو فتوى تقول بتحريمها، خلافاً لمزاعم المستشرقين ودعاوي القوميين الحداثيين.=

ترحيبٌ من جانب العلماء الذين نظرُ إليهم عبر التاريخ بحسب انتمامهم ممثّلين للشئون المدنية، وكانوا ينعمون إلى حدٍ كبيرٍ بالاستقلال المادي والفكري عن البيروقراطية السلطانية. وقد سعى كثيرٌ من تخرّجوا في الأزهر إلى العمل في مطبعة بولاق، أسوةً بصنعِ بعضِهم من قبل حين التحقوا بالبيروقراطية الرسمية. بل سيشغل بعضُ علماء الأزهر عدداً من الوظائف القيادية في هذه المطبعة؛ حيث عملوا مدقّقين ومُصحّحين.

وبعد عقود قليلة من تأسيس مطبعة بولاق، ولا سيما في عهد الخديوي إسماعيل (حكم ١٨٦٣-١٨٧٩م)، بدأت دور النشر الخاصة في الظهور، وعرفت بالمطابع الأهلية، وكانت في معظمها فروعًا لمطبعة بولاق، حيث كانت تدور في فلكلها. وقد ارتبطت المطابع الأهلية في الغالب بالجمعيات العلمية، كـ«جمعية المعارف»، هذه الجمعية الناجحة التي اشتهرت بنشاطها الوافر،

---

= ولئن ارتفعت بعضُ الأصوات آنذاك بالمعارضة أو أبدت شيئاً من التردد، فقد كان ذلك يرجع إلى أحد الأسباب الآتية: ١- رداءة النص العربي في المطبوعات الأوروبية مقارنةً بثقافة المخطوط الراقية؛ ٢- الضرر المالي الذي يحتمل أن يصيب المستغلين بالنسخ؛ ٣- أثر الطباعة على العلاقة الوثيقة التي تجمع بين الشيخ وتلاميذه، وهي العلاقة التي كانت تميز ثقافة عصر المخطوطات. للوقوف على مناقشة مستفيضة لهذه المسألة، انظر: Kathryn A. Schwartz, “Did Ottoman Sultans Ban Print?,” *Book History* 20, no. 1, 2017, 1–39.

وارتبطت بدار النشر المعروفة بـ«المطبعة الوهبية». وقد بلغ عددُ أعضاء هذه الجمعية في بعض مراحل تاريخها ما يزيد على ستمائة عضو، وكانت أشيه بجمعية تعاونية<sup>(١)</sup>. وقد نشر نفرٌ من المُصحّحين الذين كانوا يعملون في مطبعة بولاق بعضَ أعمالهم في المطبع

(١) أشار جرجي زيدان إلى أن هذه الجمعية كانت «شركة مساهمة، ثمن سهمها خمسة جنيهات ... وبلغ عدد المساهمين أو الأعضاء بضع مئات. وللأعضاء في مقابل ذلك أن يقتنوا مطبوعات الجمعية بشمن أقل مما يُعْطى لسواهم». انظر: جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربية، القاهرة: دار الهلال، ١٩١٤-١٩١١م، ٢٨/٤. وقد نشرت هذه الجمعية عدداً كبيراً من المؤلفات التي لم يكن في مستطاع أيٍ من دور النشر إصدارها ما خلا مطبعة بولاق. وأسوة باشتراكات الصحف آنذاك، كانت أسماء الأعضاء المشتركين في الجمعية تُنشر في الصفحات الأولى أو الأخيرة من مطبوعات جمعية المعارف؛ فمن ذلك مثلاً: الصفحات الأولى من المجلد الأول من كتاب «تاج العروس في شرح القاموس» للزبيدي، ٥ مجلدات، وهي نشرة ناقصة، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٦-١٢٨٧هـ/١٨٦٩-١٨٧٠م، والصفحة الأخيرة من كتاب «الفتح الوهبي على تاريخ أبي نصر العتبى» للمنيني، مجلدان، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٦هـ/١٨٧٠م.

[تجدر الإشارة إلى أن جمعية المعارف أسسها محمد عارف باشا، أحد أعضاء مجلس الأحكام، سنة ١٨٦٨م؛ لنشر الكتب النافعة. وأنشا إبراهيم بك المويلحي آنذاك مطبعة سُمِّيَّاً باسم الجمعية لطبع هذه الكتب، وكانت تطبع في غيرها من المطبعين أيضاً. (المترجم)].

الأهلية، كالعالم العجليل الشيخ نصر الهاوري (ت: ١٨٧٤م) الذي سنعرض له بعد قليل<sup>(١)</sup>.

وقد ظل الانفصال بين المطبعة الأميرية ودور النشر الأهلية يُميز تمييزاً قوياً بين عالم الحكم السلطاني (أي: الحكم، والجيش، والطبقة البروقرطية، وحقل الدبلوماسية ... إلخ) ومجال الشؤون المدنية (أي: العلماء والقضاة، والأدباء، والطرق الصوفية، والنقابات، والأوقاف، والمساجد، والمدارس، والمملل اليهودية وال المسيحية، ... وما إليها)، وهو التمييز الذي كان قائماً في واقع الأمر منذ العصر المملوكي على الأقل. ولم يكفل هذا الانفصال بين عالم السلطان وعالم العلماء استقلالَ النظام القضائي فحسب، وإنما كان يعني أيضاً أن إنتاج العلوم والمعارف وإدارة التعليم ظل حكراً على العلماء خاصاً لمسؤولياتهم.

---

(١) كان الهاوري، الذي كان يعمل في مطبعة بولاق بالأساس، ينشر من حين إلى آخر بعض الكتب في المطبعة الوهبية؛ مثل: معجم الخفاجي «شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل»، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٢هـ/١٨٦٥م. لمزيد من الاطلاع على ما يتصل بالمطبع الأهلية وأنشطتها في نشر الكتب، انظر: محمود محمد الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، مع محاضرة عن التصحيح والتحريف، القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٩٨٤م، ص٤٢-٥٧؛ عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي: منهجه وتطوره، القاهرة: دار المعارف، ١٩٩٣م، ص١٠٨ وما بعدها.

وقد جعل عالَمُ السُّلْطَانِ وعالَمُ الْعُلَمَاءِ يتقاربانَ شَيْئاً فَشَيْئاً بمرورِ الوقتِ. ولئن لم يبلغ هذا التقاربُ حدَّ التمامِ قطُّ، وإنما ظلَّ العالَمَانِ متمايزِينَ في الظاهرِ، فإنَّ تَدْخُلَ السُّلْطَانِ تدريجيًّا فيما كانَ يقعُ تحتَ مسؤوليةِ الْعُلَمَاءِ عبرَ التَّارِيخِ، منْ جهةٍ، وتحرُّكُ الْعُلَمَاءِ طَوَاعِيَّةً وَعَلَى نَحْوِ مُتَزَايدٍ في عوالمِ السُّلْطَانِ، أفضَى إِلَى تقوُضِ أركانِ هذينِ الْعَالَمَيْنِ في نَهايَةِ المطافِ، لصالحِ الدُّولَةِ الْوَطَنِيَّةِ النَّاشرَةِ. وقد اضطَلَعَتْ بعْضُ الشَّخْصِيَّاتِ المُرمُوقةِ - كالْعَالَمِ الأَزْهَرِيِّ رفاعة الطهطاويِّ (١٨٠١-١٨٧٣م) - بدورِ محوريِّ في زعزعةِ بُنيانِ هذهِ الْعَوَالِمِ؛ منْ أَجْلِ تعزيزِ مَشْرُوعِ الدُّولَةِ. وأفضَى التقاربُ المذكورُ آنفًا إِلَى إِنشَاءِ بعْضِ الْمَؤْسِسَاتِ التَّعْلِيمِيَّةِ وَالثَّقَافِيَّةِ الَّتِي تَدْعُمُهَا الدُّولَةُ، وَيَتَولَّ إِلَيْهَا طَائِفَةً مِنَ الْعُلَمَاءِ مِنْ ذُوِّ النَّزَعَةِ الإِصْلَاحِيَّةِ؛ كِرْفَاعَةِ الطهطاويِّ، وَمُحَمَّدِ عَبْدِهِ (١٨٤٩-١٩٠٥م). وكانَ الخطابُ المهيمنُ الَّذِي وَصَفَ هَذَا التَّقَارِبَ أَوَّلَ التَّعاونِ هُوَ خطابُ الإِصْلَاحِ أَوْ خطابُ النَّهْضَةِ.

وَأَمَّا فِيمَا يَتَصلُّ بِدَلَالَةِ هَذَا التَّقَارِبِ بِالنَّسَبَةِ لِ ثَقَافَةِ النَّشْرِ الْمَزَدَهَرَةِ آنذاكَ، فَيُمْكِنُ القُولُ: إِنَّ الْحَدَّ الْفَاصِلَ بَيْنَ الْمَطْبَعَةِ الْأَمْرِيَّةِ بِبُولَاقِ وَدُورِ النَّشْرِ الْخَاصَّةِ الَّتِي كَانَتْ تَدُورُ فِي فَلَكِهَا قَدْ بَدَأَ يَتَلاشَى، وَجَعَلَتْ دُورُ النَّشْرِ الْأَهْلِيَّةِ تَنْشَرُ تدريجيًّا مَعَ مَطْبَعَةِ بُولَاقِ كَتَبًا لَا صَلَةَ لَهَا بِإِدَارَةِ الدُّولَةِ. وَلَعِلَّ هَذَا التَّطَوُّرُ يُعَزَّى إِلَى عَامَيْنِ؛ أَحَدُهُمَا: مَالِيِّ، وَالآخَرُ: تقنيِّ. فَعَلَى الرَّغْمِ مِنْ أَنَّ دُورَ النَّشْرِ الْخَاصَّةِ اهتَدَتْ

إلى بعض الأساليب التي تتيح لها تغطية تكاليف النشر، كجمعية المعارف المشار إليها آنفاً، التي كانت أشبه بالجمعية التعاونية، فقد ظلت هناك في الغالب بعض الصعوبات في توفير التمويل اللازم للنشر<sup>(١)</sup>. ولم يكن من الميسور النهوض بمشروعات النشر الكبرى؛ كطباعة المؤلفات الضخمة ذات المجلدات الكثيرة للبخاري والمقرizi وابن خلدون والأصفهاني إلا بفضل الدعم المالي الذي أتاهه المطبعة الأميرية. زد على هذا أن النشر كان يقتضي توافر قدرٍ من الخبرة الفيلولوجية والتأهيل الفني، وهو مالم يتحقق أبداً طويلاً إلا في المصحّحين وعُمَّال الطباعة الأزاهرة في بولاق.

وقد أفضى هذا التقارب بين مطبعة بولاق والمطبع الأهلية إلى نشر بعض المؤلفات ذات الصبغة الدينية والأدبية والفقهية في مطبعة بولاق التي أمست -من جهة- المحور الذي ستدور حوله كثيرون من دور النشر الخاصة؛ الأمر الذي كفل التمويل اللازم لإنجاز بعض مشروعات النشر الكبرى. ومن جهة أخرى، أسهمت دور النشر الخاصة -التي أينعت بدورانها في فَلَك مطبعة بولاق- في بث ثقافة التنافس والعمل الحُرّ، وهي الثقافة التي أعادت تشكيل الهدف

---

(1) See Kathryn A. Schwartz, “The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871,” *International Journal of Middle East Studies* 49, no. 1(2017): 25–45.

الأساسي الذي كانت مطبعة بولاق ترنو إلى تحقيقه. ولما كان العلماء يضططون بدورِ جليلٍ في إدارة مطبعة بولاق، فقد بدا من المعقول أن يتوفّروا على نشر بعض المؤلفات الدينية والأدبية والفقهية والتعليمية الإرشادية في هذه المطبعة. وقد ظلت مطبعة بولاق مطبعةً أميريةً، فلم تتحول إلى مطبعةً أهلية، وهو ما كان يعني -من المنظور العملي- أن عالَمَ العلماء أصبح يندرج تحت جهاز الدولة المت남مي. وإذا كانت الوظيفة الإداريةُ الأصليةُ لمطبعة بولاق قد ظلت هي الوظيفة المركزية، فإن امتداد مشروعات هذه المطبعة في النشر والطباعة إلى مجالات دينية وأدبية وفقهية كان إيذاناً بمحو الحدّ الفاصل بين مجال السلطان ومجال العلماء فيما يتعلق بأمر العلوم والمعارف؛ على نحو مهدٍ السبيل أمام الدولة لإدارة التعليم وإنتاج العلوم والمعارف في العقود التالية.

## المُصَحَّحُون

أمر علي باشا مبارك (١٨٢٣-١٨٩٣م) وزير التعليم بتعيين رفاعة الطهطاوي عقب رجوعه من باريس رئيساً للجنة مشكلة من علماء الأزهر، وهي اللجنة التي أنيط بها الإشراف على طباعة ونشر أمهات الكتب الدينية والتاريخية والأدبية في مطبعة بولاق<sup>(١)</sup>، ونشرت تحت إشرافه عدداً كبيراً من المؤلفات الكبرى ذات المجلدات في ستينيات وسبعينيات القرن التاسع عشر للميلاد؛ مثل: «المواعظ والاعتبار» للمقرizi (في مجلدين، ١٢٧٠هـ / ١٨٥٤-١٨٥٣م)، و«العبر» لابن خلدون (في أربع مجلدات، ١٢٤٧هـ / ١٨٦٧م)، و«تاريخ الأمم والملوک» للطبری (في خمس مجلدات، ١٢٧٥هـ / ١٨٥٨م)، و«مفاتيح الغیب» للرازی (في ثمانی مجلدات، ١٢٨٩هـ / ١٨٧٢م)، و«كتاب الأغانی» للأصفهانی (في عشرين مجلداً، ١٢٨٥هـ / ١٨٦٩-١٨٦٨م). وكان عمل الطهطاوي في مطبعة بولاق وثيق الصلة بعمله في دار الألسن، وعكوفه على ترجمة الكتب الفرنسية في الجغرافيا والطب والفلسفة والعلوم العسكرية، وهي الكتب التي كان يُشرف على ترجمة بعضها أيضاً. وكان اختيار

---

(١) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٨٦.

الطهطاوي للنصوص العربية التي تطبع وتنشر يخضع للمعايير نفسها التي احتكم إليها عند اختيار الكتب المترجمة، ومدارُ هذه المعايير على فائدة الكتب المختارة للمؤسسات العسكرية والحكومية. وكذلك اضطلع بعض مُصَحّحي دار الألسن بدورٍ مهمٍ في تصحيح المخطوطات بمطبعة بولاق؛ كالشيخ محمد عبد الرحمن الأزهري، المعروف بالشيخ قطة العدوى (ت: ١٨٦٤م)، الذي تعاون مع الطهطاوي تعاوناًوثيقاً، وأسهم في تدريب طائفٍ من الطلاب الذين تخرّجوا في الأزهر للعمل بالترجمة في مطبعة بولاق. وقد أمسى الشيخ قطة العدوى -بأثر من تضليله في علوم اللغة- مُصَحّحاً كبيراً في جريدة الواقع المصرية، هذه الجريدة الحكومية التي كانت مطبعة بولاق تنشرها، كما تؤْفَر على مراجعة كثير من مطبوعات مطبعة بولاق وتصحيحها<sup>(١)</sup>.

وثمة عالمٌ أزهريٌ آخر كان له دورٌ جوهريٌ في كثير من مشروعات نشر الكتب، ألا وهو الشيخ نصر الهرمي (ت: ١٨٧٤م). وكان فقيهاً لغوياً، ابتعث إلى فرنسا -كالطهطاوي- ثم عيّن عقب عودته إلى القاهرة سنة ١٨٤٦م رئيساً للمُصَحّحين<sup>(٢)</sup>.

(١) الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ٣٨. وانظر أيضاً: Schwartz, “The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871,” 31.

(٢) ولعلنا نفتقر إلى دراسة وافية في التعريف بالجهد الذي بذله الهرمي =

وكذلك أخرج الهوريني -فضلاً عن إشرافه على تصحيح الكتب وإعدادها للنشر- بعض النشرات في دُور النشر الخاصة، وربما كان ذلك بتكليف من هذه الدُور. ومن الكتب التي عكف على تصحيحها «كتاب الأغاني»، المشار إليه آنفًا، وكتاب «فقه اللغة» للشاعلي، بالإضافة إلى كتابين في علم الفقه، وهما: شرح الزرقاني على «الموطأ»، وهو أحد شروح الفقه المالكي (في أربع مجلدات، ١٢٧٩هـ/١٨٦٣-١٨٦٤م)، و«الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع» (١٨٦٥م) في فقه الشافعية [للخطيب الشربيني]. زد على هذا أن الهوريني صنَّف بعض الرسائل والحواشي اللغوية، التي سنعرض لها بعد قليل. إلا أن أهم كتبه المُصنَّفة هو الكتاب الذي صنَّفه في علم الخط والإملاء، والمعنون بـ«المطالع التصريحة للمطابع المصرية في الأصول الخطية»، وهو عملٌ مرجعٌ بالنسبة للمشتغلين

---

= والمناهج الفيلولوجية التي اتبعها والدوائر العلمية التي عمل من خلالها، فيما عدا بعض الشذرات المتناثرة التي تبدو نافعةً على وجائزتها. انظر مثلاً: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٩١. وتدلنا الفهارس الرقمية الحالية على أن الهوريني شارك في نشر ما يربو على مائة كتاب، سواء بوصفه مُصححًا أو مُراجعاً. وربما كان العدد أكبر من ذلك؛ ذلك أن أسماء المُصححين لم تكن تُذَكَّر -وفقاً لما جرت به العادة- إلا في حرد المتن في ختام الكتاب، دون غلافة؛ ولهذا فإنها ربما لم تلفت انتباه المفهرسين.

بتصحیح النصوص العربیة ونشرها فی دور النشر المصریة<sup>(۱)</sup>. ویبرز هذا الكتاب تبھر الھورینی فی علوم اللغة العربیة (وھی: النحو، والصرف، والبلاغة، والمعجم، والعروض)، ونقد الحديث، وعلم القراءات القرآنیة، بالإضافة إلى خبرته العريضة التي اكتسبها فی حیاته المديدة قارئاً ومصححًا للمخطوطات والنصوص المطبوعة.

وعلى الرغم من أن الشیخ قطة العدوی والشیخ نصر الھورینی يعدهان من رواد هذا الطور المبكر من أطوار التصحیح، فقد كان هناك في الواقع كثیر من العلماء الآخرين الذين اشتغلوا بهذا الفن؛ كإبراهیم عبد الغفار الدسوقي (١٨١١-١٨٨٣م)، الذي سیغدو رئيساً للمصححین [في مطبعة بولاق]، ومحمد الحسیني، ومحمد الزهراوى، ومحمود الشنقطی (١٨٢٩-١٩٠٤م)، ومحمد عبده الذي لم يشارك إلا في عمل واحد، على نحو ما سترى بعد قلیل. وكان نشر النصوص العربیة يقتضي علمًا واسعًا وتأهیلاً لغویاً، وفوق ذلك صبراً ودأباً. وقد غدت الشکوى من أخطاء المصححین وسقطاتهم أمراً مألوفاً؛ الأمر الذي جعل الناشرین لا يُسندون أمر التصحیح إلا إلى أفضل العلماء، ودفعهم إلى الاستعانة بالمراجعین والمدققین.

---

(۱) نصر الھورینی، المطالع النظرية للمطبع المصرية في الأصول الخطية، الطبعة الأولى، القاهره: بولاق، ١٨٧٢م. وانظر أيضًا: المقدمة المفيدة التي صدر بها طه عبد المقصود نشرته القيمة للكتاب، القاهره: مکتبة السنة، ٢٠٠٥م.

ولمَّا كانت غالُبُ الكتب التي نشرتها مطبعةُ بولاق في بدايتها مطبوعاتٍ حجريةً، فقد جاء شكلُ النصوص المطبوعة وتحيطُها مُشائِكًا لصورة الصفحة المخطوطة وتحطيطها؛ الأمر الذي منع عادات القراءة الموروثة عن ثقافة المخطوطات درجةً من الاستمرارية. بيد أن الطباعة الحجرية لم تكن هي العامل الوحيد الذي حافظ على هذه الاستمرارية، وإنما كفلتها أيضًا طريقةً إعداد النصوص وأساليب النشر التي شَكَّلت قوام عملية التصحيح. وللوقوف على معنى التصحيح في سياق الطباعة الحجرية، سوف نتوفَّر على دراسة طائفية من الكتب التي نُشرَت في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، فجَّسَّدت مظاهر استمرارية الممارسات النصية للمخطوطات، والإمكانات التي أتاحتها تقنيةُ الطباعة<sup>(١)</sup>.

---

(١) من الصعوبة بمكان الاطلاعُ على المطبوعات العربية الأولى. بيد أن رقمنة هذه المطبوعات في السنوات الأخيرة يُسرّ لنا هذا الاطلاع. وقد اتفعْت في هذه الدراسة بالمجموعات الآتية المتاحة على شبكة الإنترنت: [www.archive.org](http://www.archive.org); Arabic Collections Online (<http://dlib.nyu.edu/aco>); Middle East and North Africa Special Area Collection—Digital (<http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/ssg>); The Islamic Heritage Project (<https://curiosity.lib.harvard.edu/islamic-heritage-project>).



## الهوريني وصنعة التصحیح

يتجسّد المثال الأول - الذي أودُّ مناقشته فيما يتصل بعملية التصحیح - في عُکوف الهوریني على تصحیح طائفۃ من کتب المعاجم العربية، ولا سيما كتاب «تاج اللغة وصحاح العربیة» للجوھری (ت: ۱۰۰۳ھـ / ۳۹۳م)، الذي اشتهر على نطاق واسع بـ«صحاح الجوھری»، وكان يُعدُّ أحد المصادر الأساسية في علم المعجم العربي<sup>(۱)</sup>. ومن المهم أن ندرك منزلة هذا الكتاب في

---

(۱) لمزيد من التفاصيل عن كتاب الجوھری ومیراثه، انظر: Ramzi Baalbaki, *The Arabic Lexicographical Tradition: From the 2nd/8th to the 12th/18th Century* (Leiden: Brill, 2014), 373–381.

وللوقوف على علم الصناعة المعجمية بوصفه رأسماًًا ثقافیاً، انظر: Muhsin Jasim al-Musawi, *The Medieval Islamic Republic of Letters: Arabic Knowledge Construction* (Indiana: University of Notre Dame Press, 2015), 89–91.

وقد ترجم معجم الجوھری إلى الفارسية والتركية. أما الترجمة التركية فقد أنجزها محمد بن مصطفى الوانی سنة ۱۵۹۲م، وكانت أول كتاب ينشره إبراهيم مُتفرقة سنة ۱۷۲۹م، وجاءت بمنزلة قاموس عربي تركي.

التراث المعجمي؛ حتى نتمكن من تقدير الدور الذي اضطلع به الهربيين تقديرًا صحيحة؛ حيث كان هذا الكتاب موضوعاً لكثير من الأعمال الفيلولوجية؛ كالشرح والحواشي والمحضرات والترجمات والخلافات العلمية. ومن المصنفات التي ناقشت كتاب «الصحاح» واستدركت عليه ورامت تكملته كتاب «التنبيه والإيضاح عما وقع في الصحاح» لابن بري (ت: ١١٨٢هـ / ٥٨٢م)، وكتاب «التكاملة والذيل والصلة» للصاغاني (ت: ٦٥٠هـ / ١٢٥٢م). إلا أن أشدّ نقدي وُجّه إلى «الصحاح» هو النقد الذي فوّق سهامه إليه الفيروزابادي (ت: ١٤١٤هـ / ٨١٧م)، صاحب «القاموس المحيط»، الذي زعم أن قاموسه أفضل من معجم الجوهرى بما لا يقارب، وأورد فيه مئات الأوهام التي وقع فيها الأخير<sup>(١)</sup>. ولما كان «القاموس المحيط» يشغل مكانة جليلة بين العلماء المتأخرین، فقد أمست أوهام الجوهرى مسألة من مسائل الخلاف اللغوى، الأمر الذى حدا بالعلماء إلى تصنيف بعض المؤلفات؛ لتفنيد التهمة التي رمى بها الفيروزابادى الجوهرى أو لإزالة هذا الالتباس. ومن هؤلاء العلماء عبد الرحمن الناذلي المغربي (ت: ١٢٠٠هـ / ١٧٨٦م في مصر)، الذي صنف كتاباً في

(١) لمزيد من التفاصيل عن هذه المؤلفات راجع:

Baalbaki, *The Arabic Lexicographical Tradition*, 378–80.

الدفاع عن «صحاح» الجوهرى ضد مزاعم الفيروزابادى<sup>(١)</sup>.

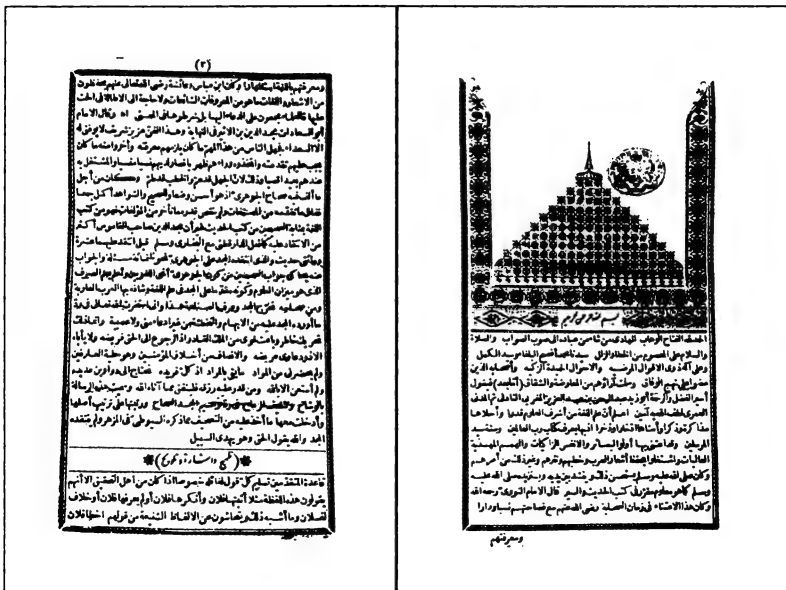
وقد أصبح كتاب «الصحاح»، بحلول زمان الهوريني، قُطبَ الرَّحْى في تقليدٍ معجميٍّ مدیدٍ، وموضوعاً لعدد كبير من المؤلفات اللغوية. وبتأثيرٍ من النقد الذي ساقه الفيروزابادى صاحبُ «القاموس» إلى هذا الكتاب، ارتبطت مصائرُ الكتابين ارتباطاً وثيقاً، شأن الشروح والحواشي التي نشأت عنهما. وقد جرت العادةُ برواية كتاب «الصحاح» بوصفه متنًا مشفوعاً بشروحه وحواشيه على هواشى الكتاب. وقد تبيَّن للعلماء في مطبعة بولاق، وللهوريني على وجه الخصوص، أن نشر كتاب «الصحاح» بأي صورة من الصور ينبغي أن يعكس هذه الثقافة اللغوية الحية وأنواع النصوص المختلفة التي تشَكَّلت منها.

وفي خلال مدةٍ قصيرةٍ من الزمن، صَحَّحَ الهوريني أربعةٌ أعمالٌ معجمية تعكس الطبيعة المتداخلة لهذه الشبكة من النصوص. وقد نشرت مطبعةُ بولاق ثلاثةً منها، في حين نشرت المطبعة الوهبية

---

(١) عبد الرحمن بن عبد العزيز التادلى، الوشاح وتحقيق الرماح في رد توهيم المجد الصحاح، تصحيح: نصر الهوريني، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ١٢٨١هـ / ١٨٦٥م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتى:

[https://ia800302.us.archive.org/23/items/wichahtadili/wichah\\_tadili.pdf](https://ia800302.us.archive.org/23/items/wichahtadili/wichah_tadili.pdf)



الشكل رقم (٢)

«الوشاح وثقيق الرماح»، تصحيح: الهرمي، القاهرة: مطبعة بولاق، ١٨٦٥م، ص ٢، ٣. فاتحة كتاب التادلي.

الكتاب الرابع؛ في بين سنتي ١٨٦٥-١٨٦٦م، نشرت بولاق دفاع التأذلي عن كتاب «الصحاح» ضد مزاعم الفيروز باشادي [انظر: الشكل رقم ٢]، في مجلد واحد، بلا مقدمة أو حواشي أو فهارس<sup>(١)</sup>.

(١) التادلي، الوشاح، تصحيح: الهريني، بولاق، ١٨٦٥-١٨٦٦م. وقد جاء في حرد المتن:

= «تم طبعه بالمطبعة الكبرى ببولاق بتصحيح الفقير نصر الهرئيني في ذي

وفي سنة ١٨٦٥ م أيضاً، نُشرَ كتاب «القاموس المحيط» للفiroوزابادي في مطبعة بولاق بتصحيح الهوريني. وقد ظهر الكتاب في أربع مجلدات تتصدرها مقدمةً بقلم الهوريني، واتخذت هذه المقدمة صورة شرح لـ«ديباجة» القاموس، فجاءت مُعَوِّنةً بـ«شرح الديباجة». وقد تأسى الهوريني في شرحه لهذه الديباجة بموروث الشرح التي وُضِعَت على مقدمة الفيروزابادي، ولا سيما شرح محمد بن عبد الرؤوف المناوي (ت: ١٠٣١ هـ / ١٦٢١ م)، وشرح مرتضى الزبيدي (ت: ١٢٠٥ هـ / ١٧٩٠ م) في كتابه «تاج العروس من جواهر القاموس». وقد تناول الهوريني في شرحه للديباجة هذين الكتابين كليهما، على نحو بدا مُتَسِّقاً مع تقليد الشرح، كما ضمن شرحة أيضاً مدخلاً عن مصطلحات القاموس ومنهجه<sup>(١)</sup>، وعلق

---

= الحجة سنة ١٢٨١ على ذمة ناظر المعارف حضرة محمد باشا عارف،  
نفع الله به المسلمين آمين بملحوظة ناظرها حضرة حسين بك حسني  
أحسن الله إليه.

(١) محمد بن يعقوب الفيروزابادي، القاموس المحيط، مع فوائد شريفة وقواعد لطيفة في معرفة اصطلاحات القاموس لنصر الهوريني، تصحيح: نصر الهوريني، ٤ مجلدات، بولاق: المطبعة الكبرى، ١٨٦٥ م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب يرجع تاريخها إلى سنة ١٣١١ هـ / ١٨٩٣ م بتصحيحات الشنقيطي على الرابط الآتي:

<https://archive.org/details/alqamusalmuhit01firu/page/n2>

بعض الحواشى التي أفاد فيها من الشروح والحواشى التي وُضعت على الكتاب، وميّز حواشيه بأن ختمها قائلًا: «اـه مُصـحـحـه».

وقد أعقَبَ نشرَ كتابِ التاذُلِيِّ والفِيرُوزِيِّابادِيِّ تصْحِيحَ الْهُورِينِيِّ سنة ١٨٦٦ م لكتاب «شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل»، وهو كتابٌ معجميٌّ للخفاجي (ت: ١٠٦٩ هـ / ١٦٥٩ م)، تولَّت طباعته المكتبة الوهبية<sup>(١)</sup>. ويُعدُّ نشرُ هذا الكتاب في المطبعة الوهبية -كما أسلفنا- شاهدًا على التقارب بين مجال مطبعة بولاق ومجال

---

(١) شهاب الدين الخفاجي، شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٢ هـ / ١٨٦٦ م. وتتضخ الصلة بين مطبعة بولاق والمطبعة الوهبية -إحدى دور النشر الخاصة- في حرد متى هذا الكتاب، حيث جاء فيه ما نصَّهُ:

«تمَّ بحمد الله وعونه طبعُ هذا الكتاب الجليل، المسمى شفاء الغليل، [...] فالله المسئول أن يجازي بجميل صنعه مَن تسبَّب في طبعه، فاقصدَ إظهار المعارف، حضرة محمد باشا عارف، ومصححه الفقير نصر الْهُورِينِيِّ، بمشاركة ثاقب الذهن مصطفى أفندي وهبي، رئيس تصحيح التركية، بالمطبعة الميرية، كان وهو الآن رب المطبعة الوهبية، التي طُبعَ فيها هذا الكتاب، جزاَه الله أحسن الشواب، [...] وكان انتهاءً طبعه بالمطبعة المذكورة في أوائل ربيع الثاني سنة ١٢٨٢ من الهجرة النبوية، على أصحابها أفضل الصلة وأذكى التحية».

ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

<https://upload.wikimedia.org/wikisource/ar/0/0d/pdf>

دور النشر الخاصة، ودليلًا على تنقل المصححين والعلماء بين هذين المجالين.

ويُعدُّ نشر كتاب «الصحاح» للجوهري سنة ١٨٧٥ م، بعد سنة واحدة من وفاة الهريري، تتويجًا لحياته المهنية المديدة مصححًا قديرًا ولغوياً مكيناً. وقد نُشر هذا الكتاب بمطبعة بولاق في مجلدين كبيرين، يشغل كلُّ مجلدٍ منها قرابة ستمائة صفحة<sup>(١)</sup>.

وقد صدر الهريري تصحيحة لكتاب «الصحاح» بقوله: «هذه فوائدٌ نافعةٌ في اللغة عموماً، وفي الصحاح خصوصاً، جمعها الفقير نصر أبو الوفا الهريري، غُفرانه» (المجلد الأول، ٩-٢). ويذكر الهريري أنه جمع هذه الفوائد من «القاموس المحيط» للفيروزابادي، و«تاج العروس» للزبيدي، و«المُزْهَر» للسيوطى، و«كشف الظنون» لحاجي خليفة. وتتنظم مقدمة الهريري عدَّة موضوعاتٍ على النحو الآتي:

## ١ - نبذة بسيرة عن علم المعجم العربي.

(١) إسماعيل بن حماد الجوهري، وعبد الرحمن بن عبد العزيز التاذلي، كتاب تاج اللغة وصحاح العربية، تصحيح: نصر الهريري، مجلدان، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ١٨٧٥ م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

٢- التعريف بكتاب «الصحاح» ومؤلفه خصوصاً، ويشمل هذا التعريف إطلاله سريعةً على الشروح الكبرى والحواشي الأساسية على الكتاب، فضلاً عن الحديث عن ترجمته إلى التركية.

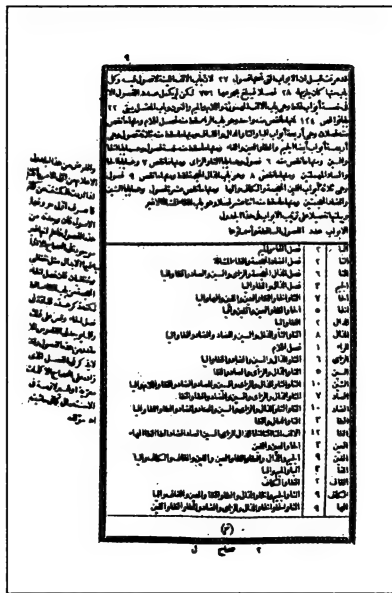
٣- بيان منهج الجوهرى، وهذا البيان بمثابة دليل إرشادى إلى طريقة استخدام المعجم (وهو ما يسميه الهوريني: قواعد الكتاب).

٤- وأخيراً سرد المداخل المعجمية التي ربما لم تَرُدْ في «الصحاح»، وهي التي يصطلاح على تسميتها بـ«الفصول الساقطة من كل باب».

وقد ساق الهوريني جدولًا يتضمن الأبواب الساقطة، وبين في الحاشية أن «الغرض من هذا الجدول الإعلام من أول الأمر بأنك إذا أردت الكشف عن كلمة، فاعرف أول حروفها الأصول، فإن وجدته من هذه الفصول فاعلم أنها غير موجودة في الصحاح، إلا إذا جاء فيها الإبدال». ولا يشير الجدول إلى أرقام الصفحات رغمفائتها [انظر: الشكل رقم ٣<sup>(١)</sup>].

---

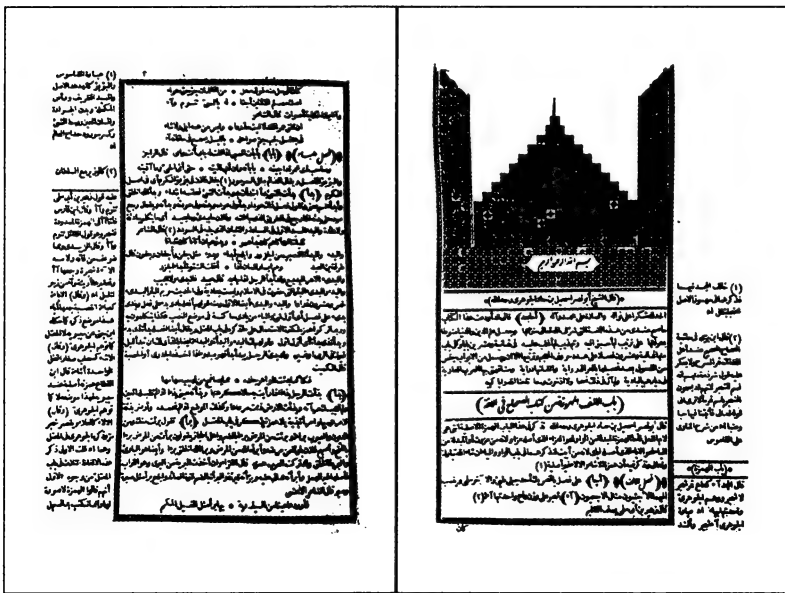
(١) ومع ذلك يستخدم الهوريني أحياناً أرقام الصفحات لإرشاد القارئ إلى فقرات أخرى في الكتاب، فمن ذلك مثلاً: الصحاح، المجلد الأول، حاشية ٢ في (ص ٥) تشير إلى (ص ٧)، [حيث قال الهوريني: «أي كما يأتي هناك في صفحة ٧»].



### الشكل رقم ٣

إسماعيل بن حماد الجوهرى وعبد الرحمن بن عبد العزيز التاذلى، كتاب «تاج اللغة وصحاح العربية»، تصحيح نصر الهوريني، مجلدان، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ١٨٧٥ م، ٩/١.

وقد أعقب فوائد الهوريني مقدمةً كتاب التاذلى المذكور آنفًا، وهو كتاب «الوشاح وتحقيق الرماح» الذي نشره الهوريني سنة ١٨٦٥ م [انظر: الشكل رقم ٤]؛ حيث جعل الهوريني هذا الكتاب من أوله إلى باب الهمزة مقدمةً للصحاح (المجلد الأول، ص ١٠ - ١٢)، ثم جعل بقية الكتاب هامشًا للصحاح؛ «الما فيه من زيادة الفائدة». وبهذا أورد الهوريني كتاب التاذلى في صورة حاشية لكتاب



الشكل رقم ٤

كتاب «تاج اللغة وصحاح العربية»، للجوهري، تصحيح نصر الهاوري، (القاهرة: بولاق، ١٨٧٥م)، ١/٢-٣. ويتوسط الصفحة كتاب «الصحاح» بوصفه النص الأساسي. وأما التعليقات المرقمة والواردة في أعلى الحاشية فهي صنعة الهاوري. ويشغل كتاب «الواشاح» للتاذلي الجزء الأسفل من الحاشية؛ حيث أُمسى حاشيةً على النص الأساسي.

«الصحاح». وترجع أهمية كتاب التاذلي إلى تصحيحه كثيراً من التصحيفات التي وقعت في النسخ المخطوطة من كتاب «الصحاح»، وكذلك إلى تقييمه اللغوي لمزاعم شراح «الصحاح»، ولا سيما ابن برّي، والصاغاني، والفيروزبادي وغيرهم؛ ولهذا يمكن القول: إن

الهوريني -باتخاذه كتاب التأديلي حاشية موازية على كتاب «الصحاح»- يقيس نظاماً ندياً يضع النصّ موضعه من الموروث اللغوي الطويل والمشتبه.

ويسوق الهوريني أيضاً طائفه أخرى من الملاحظات المتنوعة، وقد درج على الإشارة إليها مسبوقة بالأرقام (١، ٢، ٣... الخ.). وهذه الملاحظات إما تُنقولُ استقاها من الشروح والحاشى التي اطلع عليها، وإما إشارات إلى النسخ الخطية وألوان التصحيف التي وقف عليها هو أو غيره. فإن كانت هذه الملاحظات من عنده فقد كان يختتمها عادة بقوله: «قاله نصر». وأما فيما سوى ذلك، فقد كان يعزّوها إلى المصدر الأصلي (كحاشية ابن بري، أو شرح مرتضى الزبيدي).

وربما يذكر الهوريني أحياناً الأخطاء التي وقعت في نسخ الكتب التي طبعت بأخرة ولها تعلق بكتاب «الصحاح»، ككتاب «القاموس». ومَرَدُ هذه الأخطاء في الغالب إلى الخطأ في نطق بعض الألفاظ، أو الالتباس في رسماها الإملائي. ويُصَحِّحُ الهوريني هذه الأخطاء بحاله إلى شرح آخر أو حاشية أخرى ضَبَطَت الكلمة موضع النظر ضبطاً صحيحاً وأرشدت إلى كيفية نطقها نطقاً سليماً. وعلى الرغم من أن الإشارة إلى الاختلافات بين النسخ الخطية كانت مُرفاً متبعاً، فإن الهوريني لم يكن يُشير إليها مُبَيِّغاً من وراء ذلك إقامة نصٍ

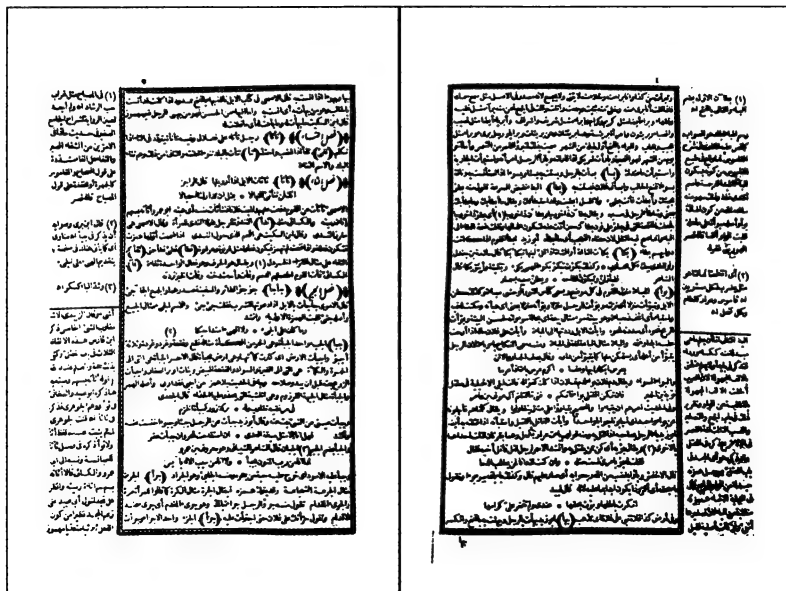
«الصحاح»، وإنما كانت تُقيِّم ابتداءً لمعرفة ما إذا كانت هذه النسخ قد «صَحَّحت أو قُوِّيلَت» من جانب الرواة السابقين، ومن ثم فقد خضعت للتدقيق النحوي والصرفي.

ومن مصادر التصحيح الأخطاء التي اعتبرت النشرات المطبوعة. ومن الأمثلة الشائقة التي يمكن إيرادها في هذا الصدد وقوف الهوريني على خطأً وقع في طباعة الترجمة التركية للقاموس، وهي الترجمة التي قام بها عاصم أفندي (ت: ١٨١٩ م) ونشرت في مطبعة بولاق سنة ١٨٣٤ م<sup>(١)</sup>. وقد ذكر الهوريني «أن ما وقع في طبع القاموس من كونه بسكون الباء تقليداً لترجمة عاصم أفندي غلطٌ، وذلك سهوٌ منه سامحه الله»، وأنه صَحَّح هذا الغلط في الفقرة محل النظر بعد مراجعتها على شرح المناوي لـ«القاموس المحيط»، وهو الشرح الذي ألمحنا إليه فيما سبق [انظر: الشكل رقم ٥]. وهكذا

---

(١) أحمد عاصم العيتابي، *الأوقيانوس البسيط* في ترجمة القاموس المحيط، ٣ مجلدات، القاهرة: بولاق، ١٨٣٤ م. وقد فرغ المؤرخ والشاعر والمترجم العثماني أحمد عاصم العيتابي (ت: ١٨١٩ م) من الترجمة التركية لكتاب «القاموس المحيط» سنة ١٨١٠ م، التي طُبعت في بولاق سنة ١٨٣٤ م. وتعتمد هذه الترجمة على عدد من الشروح والحواشي، ولا سيما «تاج العروس» لمرتضى الزبيدي. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية منها على الرابط التالي:

<https://id.lib.harvard.edu/curiosity/islamic-heritage-project/40-990053882030203941>



الشكل رقم ٥

كتاب «تاج اللغة وصحاح العربية» للجوهري، تصحيح: الهوريبي، القاهرة: بولاق، ١٨٧٥ م، المجلد الأول، ص ٤-٥.

تظل الحاشية في هذا المقام - وهي إحدى السمات الفريدة التي امتاز بها موروث المخطوطات - مجالاً رحباً لبيان الفروق بين النسخ وتصحيح الأخطاء.

وينتهي تصحيح الهوريبي لكتاب «الصحاح» - مُتَسِّقاً في ذلك مع موروث الكتاب المخطوط - بحد متن كتبه بلغة نثرية بدعة إبراهيم عبد الغفار الدسوقي كبيّر المُصْحّحين [في مطبعة بولاق]

(الجوهري، «كتاب تاج اللغة وصحاح العربية»، تصحيح: الهريري، المجلد الثاني، ص ٥٨١، ٥٨٢)، قال: «تم بعون الملك الفتاح طبع كتاب الصحاح ... مقابلًا على نسخة معتمدة قديمة، رفيعة القدر غالية القيمة، تنافس في شرائهما مدير المصلحة، لتكون هذه الطبعة محرّرةً منقحة»<sup>(١)</sup>. ييد أنه ليس ثمة وصفٌ للمخطوط، أو ذكرٌ لمكان شرائهما، أو بيانٌ لحالتها المادية. وأما تاريخُ نشر الكتاب فقد ورد على طريقة حساب الجمل في البيت الأخير من المنظومة ذات الأربعة عشر بيتاً التي نظمت لتقريره الكتاب، على نحو ما جرت به العادة المألوفة في موروث المخطوطات المتأخر.

## ما الذي تدلّنا عليه هذه الملاحظات فيما يتعلّق بعمل الهريري بوصفه مُصْحِحاً؟

لما كان الهريري قد تمرّس بالمناهج والأساليب المعهودة في نشر النصوص ونقدّها في العلوم الإسلامية، فقد بدا من المعقول تماماً أن يطبّق هذه الأساليب على عمله في نشر الكتب، وأن ينقل كثيراً من السمات التي كانت صفحة المخطوط تمتاز بها إلى الطباعة الحجرية. وتبدو أوجه الشبه بين صفحة الكتاب المخطوط وصفحة

---

(١) وقد طبع الكتاب بتصحيح الهريري مرتين، تضمنت الطبعة الأولى مدحًا للخدّيوي إسماعيل ولجهود المصحّحين، وأما الثانية، ومنها اقتبسنا هذا الوصف للنسخة، « فهي محرّرةً منقحة» تضمنت تصحيحات على الأولى.

الكتاب المطبوع طباعة حجرية جلية سافرة؛ فمن ذلك مثلاً أن استخدام الحاشية في إيراد التعليقات النقدية ينطوي على اتباع للأعراف المعهودة في ثقافة المخطوطات، كما أن دمج هذا التاريخ الطويل من الاشتغال بالدرس الفيلولوجي في الكتاب يُسقى مع موروث الشرح الذي لا يفتأ يزاید. وكانت النشرات التي أخرجها الهوريّي تمثل الثقافة العلمية السائدة آنذاك، ولا سيما موروثات الشرح في العهد المتأخر، ولم تكن -أي: هذه النشرات- ضرباً من الانحراف عن التقليد العلمي المأثور. زد على هذا أن مطبعة بولاق في سنواتها الأولى نشرت بعض الكتب باللغتين العربية والتركية. ويعُدُّ وقوفُ الهوريّي على خطأٍ طباعي -لعله وقع في النص العربي لـ«القاموس المحيط» بسبب التباس محتمل مع الترجمة التركية- مؤشراً على أن النشر والطباعة كانا لا يزالان جزءاً من الثقافة اللغوية العربية-التركية الحية التي وسمت مصر في أواخر العصر العثماني.

وعلى الرغم من أن إثبات أرقام الصفحات قد بدأ العمل به آنذاك، فقد خَلَّت جميع الكتب التي نشرها الهوريّي من فهرس الموضوعات، ولذا يبدو أن ترقيمها للصفحات مجرد وسيلةٍ لبيان عددها، ولم يكن أداةً من أدوات البحث في الكتاب. ولعل خلو «القاموس المحيط» من فهرس للموضوعات يمكن تفسيره استناداً إلى أنَّ من يستخدم القاموس يستطيع تحديد موضع الكلمة من خلال اتباع الترتيب الهجائي.

وهناك سمة أخرى من السمات التي تمتاز بها صفة الكتاب المخطوط نراها قد انتقلت إلى الكتاب المطبوع طباعة حجرية، إلا وهي استخدام نظام «التعقيبة»، ومدارُ هذا النظام على أن أول كلمة ترد في الصفحة اليسرى (وجه) مذكورة أسفل الزاوية اليسرى من الصفحة اليمنى (ظهر). إلا أن هذه العادة - التي كانت إحدى سمات الكتاب المخطوط - ستندثر بعد ذلك، وستتصدر النشرات اللاحقة خلوا منها.

وقد جاء الكتاب - فضلاً عما تقدم - بغير مقدمة تصفُ مصادر النسخ المخطوط، وتبيّن المنهج المتبوع في نشرها، وتُسلط الضوء على المشكلات التي اعترضت ناشرها. والسبيل الوحيدة إلى استنباط ما لدينا من معلومات عن المناهج الفيلولوجية التي اتبעהها الهوريني هي الملاحظات الواردة في الحواشى أو في حرد المتن، وهي سمة أخرى من السمات المائزة للنص المخطوط عن النص المطبوع. زد على هذا أن تاريخ نشر الكتاب المطبوع طباعة حجرية يَرِد عادةً في حرد المتن في آخر بيت من القصيدة، ويمكن تعينُ هذا التاريخ من خلال حساب الجمل الذي شاع استخدامه في الكتب المخطوطة.

وهكذا، ظلت ثقافة المخطوطات - بالنسبة لقارئ الكتب التي نشرها الهوريني بتقنية الطباعة الحجرية - هي الشكل السائد للنص،

وظل المُصَحّحون المتسبون إلى مطبعة بولاق يُتّجرون ويُصَحّحون  
ويقرأون هذه النصوص المطبوعة مُحتَذِّين بدرجةٍ كبيرةٍ الطائقة  
المتبعة في النصوص المخطوطة.



## الطباعة الحجرية والابتكار النصي

لم تُتح تقنية الطباعة الحجرية للمصحّحين والناشرين الاستمرار في الالتزام بالأعراف المعهودة في إنتاج الكتاب المخطوط فحسب، ولكنها سمحت لهم أيضًا باستحداث أشكال مبتكرة في النشر؛ فغدا من الميسور -مثلاً- بفضل ما تمتاز به الطباعة الحجرية من دقة وتوحيد [للنص]، الجمع بين عدة مؤلفات في الصفحة الواحدة. وكان ذلك بلا ريب خصيصة معروفة في ثقافة المخطوطات، ييد أن الأمثلة عليها كانت نادرة؛ لأن ترتيب عدة مؤلفات وإخراجها معاً في صفحة واحدة كان مهمّة شاقةً وعملاً لا يمكن تكراره أو محاكاته. بيد أن الناشرين وفّقوا إلى تعميم هذا النموذج وتوسيع نطاقه بدرجة أكبر بفضل دقة الطباعة الحجرية. ويصدق ذلك بوجه خاص على النصوص التعليمية التي كانت تُدرَس في الأزهر؛ كشبكة الشروح والحواشي والتلخيصات التي دارت حول كتاب «مفتاح العلوم» ليوسف بن أبي بكر السكاكى (ت: ٦٢٦هـ / ١٢٢٩م)، وكتاب «الإيضاح» للقزويني (ت: ٧٣٩هـ / ١٣٣٨م)، وهما كتابان من كتب البلاغة العربية. ففي سنة ١٨٩٩م، نشرت مطبعة بولاق كتاباً في أربعة مجلدات يضم خمسة شروح بلاغية؛ وهي:

- ١ - شرح سعد الدين التفتازاني (ت: ٧٩٢هـ / ١٣٩٠م) على «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني [والمقصود بالمفتاح «مفتاح العلوم» للسكاكبي].
  - ٢ - شرح ابن يعقوب المغربي (ت: ١١٢٨هـ / ١٧١٨م) على «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني.
  - ٣ - شرح بهاء الدين السبكي (ت: ٧٥٦هـ / ١٣٥٥م) على «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني.
  - ٤ - كتاب «الإيضاح» للقزويني.
  - ٥ - حاشية محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي (ت: ١٢٣٠هـ / ١٨١٥م) على شرح سعد الدين التفتازاني لـ«تلخيص المفتاح» للقزويني.
- وعلى هذا النحو، جمع هذا الكتاب بمجملاته الأربعه قروناً من العلوم والمعارف التي انتشرت في مشرق العالم الإسلامي ومغربه [انظر: الشكل رقم ٦<sup>(١)</sup>].

(١) شرح التلخيص، القاهرة: دار السعادة، ١٩٢٤م، ٤ مجلدات. [الطبعة الثالثة؛ الطبعة الأولى، القاهرة: بولاق، ١٨٩٩م]. وقد أورد الطناحي هذا المثال في كتابه: مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ٥٢-٥٤، كما أورد بعض الشواهد على نشر كتابين أو ثلاثة كتب أو أربعة في صفحة واحدة.



الشكل رقم ٦

شرح التلخيص، القاهرة: دار السعادة، ١٩٢٤م، ٤ مجلدات، الطبعة الثالثة  
[الطبعة الأولى: بولاق، ١٨٩٩م].

وبفضل تجاور هذه الكتب، أمكن المحافظة على دراسة موروث الشروح دراسةً متأنيةً، والاستمرار فيها دون نبذها وإهمالها. وتمكّن الطلاب من الاطلاع على الكتب الأساسية في علوم البلاغة في الموروث المتأخر بسعر مناسب، والحصول على هذه الكتب في صورة عملية. وقد ارتأت بعضُ دور النشر الخاصة أن تُعيد طباعة هذه النشرة سنة ١٩٢٤م، ثم سنة ١٩٧٣م؛ بسبب فوائدها في التدريس.

تُبيّنُ هذه النشرة المدمَّجة التي تتألّف من خمسة نصوص مُمثّلة للبلاغة العربية كيف استفاد الهروري من التقنية الجديدة للطباعة الحجرية في متابعة أشكال الكتاب المخطوط الموجودة فعلاً وتطويرها؛ من أجل تحسين التعليم التقليدي والعلم الموروث ومحهمما باعثاً جديداً. وعلى الرغم من أن هذه النصوص قد أعيد نشرُها بطريقة آلية، فإن شكلها ومحتوها ظل مُقيّداً بحدود التعليم التقليدي. الواقع أن الفكرة القائلة بأن تقنية الطباعة نفسها أفضت إلى انقطاع التعليم التقليدي المتمرّكز حول المخطوطات، أو أنها لم تقع من العلماء موقع الرضا، تتعارض مع هذه الأمثلة. ييد أن هذا الابتكار لم يعمّر طويلاً، وإنما جعل يتلاشى تدريجياً خلال العقود التالية، حيث برزت إلى الوجود أشكالٌ جديدةٌ للتعليم، وتغيّرت عادات القراءة، واستُخدمت تقنياتٌ نصيةٌ مختلفةٌ.

## التصحيحُ واتساعُ دائرة النشر

أفضلت العنايةُ المتามيةُ بالإمكانات التي تنطوي عليها تقنيةُ الطباعة - فضلاً عن وصول النشرات الأوروبية للكتب العربية التي قدّمت طرائقَ بديلةً لنشر النصوص - إلى بذل مزيدٍ من الجهد المتضادرة؛ بغية نشر الكتب ذات المجلدات التي كانت تستوجب قدرًا أكبرًا من التعاون والتمويل. وقد بدأت الجمعيات والهيئات العلميةُ تَبُرُّز إلى الوجود، وكان الهدفُ الأولُ من وراء إنشائها «إحياء الكتب العربية». ومن هذه الهيئات تلك الهيئةُ التي تكونت برئاسة الشيخ محمد عبده، وكان مفتى الديار المصرية آنذاك، وكانت تضم في عضويتها عشرةً من الشخصيات المرموقة بمصر في ذلك العهد<sup>(١)</sup>. وقد توثقت أواصرُ العلاقة بين الشيخ محمد عبده والشيخ محمد التركزي الشنقيطي (١٨٢٩-١٩٠٤م)، العالم اللغوي

---

(١) أورد عبد المجيد دياب هذا المثال في كتابه: تحقيق التراث العربي، ص. ٨٧.

[ومن أعضاء هذه اللجنة: حسن عاصم، عبد الخالق ثروت، ومحمد النجاري. ومن الكتب التي أخرجتها: كتاب عبد القاهر الجرجاني «دلائل الإعجاز»، و«أسرار البلاغة»، وكتاب «المُخْصَص» لابن سيده. انظر: عبد المجيد دياب، نفسه. (المترجم)].

الجليل، الذي استوطن القاهرة، فتعاونا معاً في إنجاز عددٍ من مشروعات نشر الكتب<sup>(١)</sup>. وكان أضخم هذه المشروعات نشر كتاب «المُخَصَّص» لابن سيده (ت: ٤٥٨ هـ / ١٠٦٦ م)، وهو معجمٌ مستوِّعٌ متعدِّدُ الموضوعات<sup>(٢)</sup>. وقد نُشِرَ هذا الكتاب في مطبعة بولاق بين سنتي ١٨٩٨-١٩٠٣ م، وجاء في ١٧ مجلداً<sup>(٣)</sup>. وأُسْوَةً بنشرة بولاق لكتاب «الأغاني» للأصفهاني، وهي النشرة التي توفر على تصحيحها الشيخ نصر الهريري (وتقع في ٢٠ مجلداً)، كان نشر كتاب «المُخَصَّص» مشروعًا ضخماً استغرق إنجازه خمس سنوات. وقد تابع الشنقيطي في

(١) لمزيد من التفاصيل عن حياة الشنقيطي، انظر: أحمد بن الأمين الشنقيطي، الوسيط في تراجم أدباء شنقيط، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١١ م، ص ٣٨١-٤٢١. وقد التقى طه حسين حين كان طالباً بالأزهر بالشيخ محمد الشنقيطي، وكتب عنه بعد ذلك في سيرته الذاتية. انظر: طه حسين، الأيام، القاهرة: مركز الأهرام، ١٩٩٢ م، الفصل التاسع عشر، ص ٢٧٦.

(٢) لمزيد من المعلومات عن «المُخَصَّص»، انظر:

Baalbaki, *The Arabic Lexicographical Tradition*, 275ff.

(٣) علي بن إسماعيل بن سيده، المُخَصَّص، تصحيح: محمد التركزي الشنقيطي، ١٧ مجلداً، بولاق: المطبعة الأميرية، ١٨٩٨ م. وقد نُشرت هذه الطبعة من الكتاب على مدار خمس سنوات، بين سنتي ١٨٩٨-١٩٠٣ م. ويمكن الإطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

تصحّيحة لـ«المُخَصَّص» كثيرةً من سمات الكتاب المخطوط المذكورة آنفًا. إلا أن نشرته للكتاب اشتملت - خلافاً لنشرات بولاق السابقة - على فهرس للموضوعات في نهاية كل مجلد. على أن افتقار نشرات الهوريبي للكتب المعجمية إلى مثل هذا الفهرس ربما يرجع إلى أن هذه الكتب كانت مُرتبة ترتيباً هجائياً؛ مما يُسرّ على القارئ تحديد موضع الجذور المعجمية. وأما معجم ابن سيده فكان - خلافاً لذلك - مُرتبًا بحسب الموضوعات؛ ولذا كان وجود فهرس للموضوعات أمراً نافعاً.

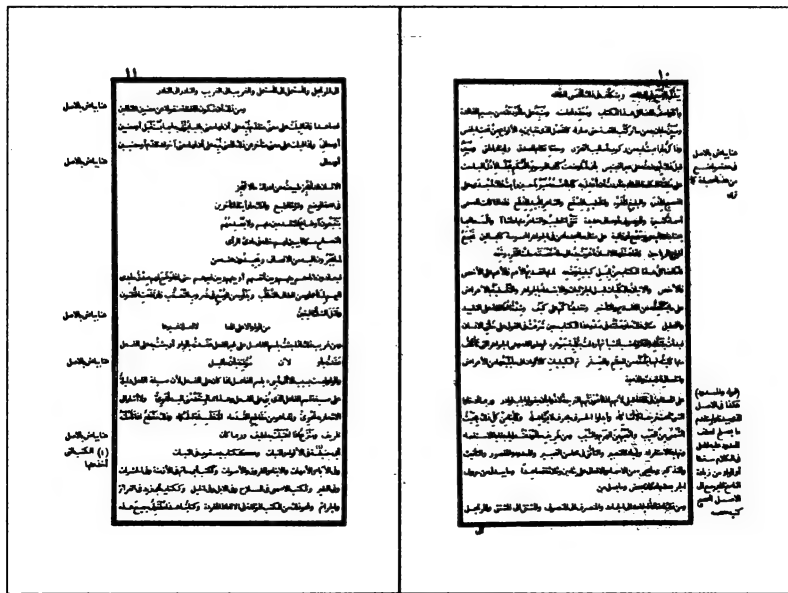
ولم يرد اسم الشنقيطي مُصحّحاً أساسياً على غلاف الكتاب، وإنما ورد في حرد المتن (المُخَصَّص، المجلد ١٧، ص ١٦٧ - ١٦٩)، على نحو يُنسق مع الأعراف الراسخة للكتاب المخطوط<sup>(١)</sup>؛ حيث اشتمل حرد المتن - الذي صاغه طه بن محمود رئيس مُصحّحي الكتب العربية بمطبعة بولاق على وصف المراحل المختلفة التي مرّت بها عملية نشر الكتاب؛ فقد ذكر - في أسلوب نثري متألق - أن هذا الكتاب نُسخَ أولاً من نسخة عتيقة مغربية كانت محفوظة بالكتبخانة الخديوية، وجاءت خلواً من اسم ناسخها. ولما كانت هذه النسخة نسخة سقيمة [«ركض فيها البَلْى ولعب، وأكل

---

(١) ولعل ذلك يفسّر لنا لماذا لم يرد اسم الشنقيطي بوصفه مُصحّحاً رئيساً للكتاب في أيٍّ من فهارس الكتب التي رجعنا إليها.

الزمان منها وشرب»، فقد طفق المُصْحّحون يُفتّشون عن نسخة أخرى يُقابِلون هذه النسخة عليها، «ولكن الأيام لم تُسَعِد بثانية تُعزِّزها بعد البحث والتنقيب». ثم كان أن وُكِل تصحيح هذه النسخة المغربية و مقابلتها بعد كتابتها إلى الشنقيطي، والشيخ عبد الغني محمود، أحد علماء الأزهر الشريف<sup>(١)</sup>. وبعد تصحيح هذه النسخة و مقابلتها قُدِّمت للطبع؛ (فبدلنا في تصحيح المطبوع غاية المجهود). وكانت ملازم الكتاب تُرسَل على نحو منتظم بعد الفراغ من تصحيحها وقبل طبعها إلى الشيخ محمد عبده، قبل أن يُرسَل الكتاب إلى الشنقيطي لإجراء التصحيح النهائي؛ [«فقام الشيخ بما أُسِّند إليه مضطلاً حتى انتهى الكتاب»]. وقد أثبت الشنقيطي على حواشي الكتاب طائفة من التعليقات والتصحيحات بقلمه، فأُدْرِجت في الطبعة النهائية. وكانت تعليقات الشنقيطي وتصححاته يُشار إليها متبعاً بقوله «كتبه مُصْحَّحٌ» أو «اـه» (انتهى). فإن جاءت على خلاف هذه الصورة بأن خَلَّت من إحدى هاتين الصيغتين، افترض أن يكون التعليق قد كتبه أحد النساخ أو المُصْحّحين المجهولين،

(١) جاء في حرف المتن ما نصَّه: «وبعد كتابة نسخة منها وُكِل تصحيحها و مقابلتها على أصلها إلى حضرة الأستاذ العلامة مرجع طلاب العربية والأدب الشيخ محمد محمود التركزي الشنقيطي، وكان معه في المقابلة حضرة صديقنا الفاضل الشيخ عبد الغني محمود، أحد علماء الأزهر الشريف».



الشكل رقم ٧

ابن سيده، المخصص، تصحيح: الشنقيطي، المجلد الأول، ص ١٠ - ١١.

كما في المثال الآتي: (ابن سيده، المخصص، الجزء الأول، ص ١٠ - ١٢)؛ حيث جاء في هذا الموضع: «هنا بياض بالأصل في عدة مواضع من هذه الصحفة كما ترى» [انظر: الشكل رقم (٧)].

وقد اشتملت طريقة الشنقيطي في التصحح والمقابلة على المقارنة بين النسخ المختلفة للكتاب الواحد، بالإضافة إلى الكتب الأخرى التي صنفها المؤلف نفسه؛ فمن ذلك مثلاً أن الشنقيطي وقف على تحرير في طريقة كتابة اسم الشاعر ابن كلحبة اليربوعي



الشكل رقم ٨

ابن سيده، المخصص، تصحيح: الشنقيطي، المجلد الأول، ص ٥٣.

في النسخة المغربية، وهي النسخة التي عرفنا من خلال حرد المتن أنها الأصل المعتمد في نشر الكتاب [انظر: الشكل رقم ٨<sup>(١)</sup>]. ويرى الشنقيطي في تعليقه أن السبب في وقوع هذا التحريف يرجع

(١) قال الشنقيطي في التعليق الذي أثبته في حاشية الكتاب: « قوله: كلبة، هذا هو الصواب في اللفظ، وفي النسخة المغربية طلحة، وربما كانت تحريقاً؛ لقرب الشَّيْء في الرسم بين صورة اللفظين، خصوصاً إذا خفي سُنُّ الباء، وقد وُجِدَ اللفظُ على الصواب في المُحَكَّم وغيره من كتب اللغة».

إلى قُرب الشَّبَه في الرسم بين صورة اللفظين: اللفظ الصحيح «كلحبة»، واللفظ المُحرَّف «طلحة»، ويُبيِّن كذلك أن مثل هذا الالتباس ربما وقع حين «خفي سُنُن الباء». ويستند تصحيح الشنتيطي إلى المقارنة مع المعاجم الأخرى، ولا سيما مع كتاب آخر مخطوط لابن سиде، هو كتابه «المُحْكَم»<sup>(١)</sup>.

---

(١) صدرت الطبعة الأولى من كتاب «المُحْكَم» لابن سيده سنة ١٩٥٨ م. انظر: علي بن إسماعيل بن سиде، المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، تحقيق: مصطفى محمد السقا، وحسين محمد نصار، القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٩٥٨ م.



## التصحيحُ في عصر الطباعة الحجرية

استعرضنا فيما سبق أوجه الاستمرار ومظاهر الابتكار التي امتاز بها عملُ جيل من مُصحّحي مطبعة بولاق ودور النَّشر الخاصة التي كانت تدور في فلَكها. وقد اصطلح على تسمية الأعمال والإجراءات التي شَكَّلت عملية نشر النصوص بـ«التصحيح والمقابلة»؛ اتباعاً لمناهج العلوم الإسلامية في ضبط النصوص ونشرها. وكانت عملية النَّشر تمر بعدة مراحل يُشارِك فيها طائفَةٌ من النَّسَاخ والمُصحّحين. وقد شارَك بعضُ العلماء الكبار آنذاك في مشروعات النَّشر. ييد أنه من الملاحظ أن ثمة أخطاء اعترَت الكتب المنشورة. ولمَّا كان هؤلاء المُصحّحون من العلماء ذوي الثقافة التقليدية الذين عملوا في إطار من ثقافة المخطوطات السائدة، فإن الكتب التي نُشرَت بتقنية الطباعة الحجرية أشبَّهت المخطوطات من حيث طريقة إنتاجها وقراءتها؛ فلا ذِكر لفهرس الموضوعات في العموم، ولا ذِكر لاسم المُصحّح على غلاف الكتاب في العادة، وإنما يَرِدُ في حد المتن [أُسوةً بالكتاب المخطوط]. وتعكس النشرات التي تم تصحيحها بوجه عام الموروث العلمي لقراءة النص والتعامل معه. وكانت هذه النشرات تحفِّلُ في الغالب بتعليقات مُطولة وشروح مستفيضة تُشبه الحواشي في الكتاب

المخطوط. وقد تبيّن لنا فيما سبق أن الكتب التي نُشرَت بعد تصحيحها دمجت موروث الشرح في الشكل النهائي للنص، مُتوسّلةً في ذلك أحياناً ببعض الأساليب المبتكرة.

وقد أغفلت الكتب التي تم تصحيحها ذكر المصادر المخطوطة التي اعتمدت عليها إلا في القليل النادر الذي لا يُقاس عليه. وحتى في هذه الحالات القليلة التي ذُكرت فيها، فإنها خلّت من أي وصف مُفصّل لهذا المصدر أو ذاك. وعلى الرغم من السعي وراء المصادر الخطية القديمة والتفتيش عنها، فإن المعايير التي وُضِعَت لتقيمها وبيان منزلتها كانت مُقيّدة بحدود التقليد العلمي. وقد تواترت الإشارة إلى النسخ الخطية (وفي نسخة كذا)، بيد أن هذه النسخ لم تكن تُقيّم من زاوية قِدْم المخطوط فحسب، وإنما من زاوية ما إذا كانت هذه النسخ قد «صُحّحت وقوِّيلت» أم لا، ومن منظور ما قيل عنها في موروث الشرح. وكان ضبط النص ونشره جزءاً أصيلاً من ثقافة الشروح.

على أن كثيراً مما كان يُميّز النشرات المُصَحّحة في هذه الفترة قد طرأ عليه تغييرٌ كبيرٌ خلال العقود التالية؛ فالنشرات المُحَقَّقةُ التي سنعرض لها بعد قليل كانت تشتمل عادةً على فهرس للموضوعات؛ استجابةً للأساليب الجديدة في القراءة والبحث، ومنذ ذلك الحين سيرد اسمُ المُصَحّح (وسيغدو الآن المُحَقّق) صراحةً على غلاف

الكتاب، وهو الأمر الذي أتاح للمُحَقّق أن ينهض بدور أكبر في صناعة الكتاب يُشبه دور المؤلّف. وكانت الكتب المُحَقّقة تُصدر بمقدمةٍ للمُحَقّق تتضمن معلوماتٍ مُفصّلةً عن الأصول الخطية، والتاريخ النصي، فضلاً عن مناقشة المشكلات المنهجية. وقد حُذفت الحواشي والشرح من النشرات المُحَقّقة أو اكتُفي بإثباتها في الهوامش. زد على هذا أن التفهير [بمعنى تقسيم النص إلى فقرات متماسكة] ونظام علامات الترقيم بدأً تطبيقهما بصورة منهجية مطردة. والحق أن هذه التحوّلات التي طرأت على أسلوب النشر وشكل النص إنما يرجع الفضلُ فيها -على نحو ما سترى- إلى جهود طائفية من المُحَقّقين؛ كأحمد زكي باشا، وأحمد تيمور، وغيرهما من علماء هذا الجيل. وقبل أن نعرض لهذه التحوّلات، يتعرّئ علينا أن نناقش أولاً أثر الجهود الأوروبيّة في نشر النصوص في وقوع هذه التحوّلات.



## تقرير جولدتساير لسنة ١٨٧٤ م

كتب المستشرقُ المجريُ إجناز جولدتساير (Ignaz Goldziher) (١٩٢١-١٨٥٠) وصفًا مهمًا لنشاط نشر النصوص في القاهرة خلال النصف الأخير من القرن التاسع عشر للميلاد، وكان يبلغ من العمر آنذاك أربعة وعشرين عامًا؛ حيث كلفته أكاديمية العلوم المجرية بكتابه تقرير عن أحوال النشر في المشرق العربي، ولا سيما في مصر<sup>(١)</sup>. يقول جولدتساير في حديثه عن مطبعة بولاق في مطلع سبعينيات القرن التاسع عشر:

«يد أن المطبعة الآن تعمل بدأب شديد وعلى الوجه المرضي، حيث مَدَّت نشاطها إلى كافة فروع العلوم العربية. ولهذه المطبعة ذاتُهُم ممتازةً فيما تختاره للنشر من الكتب والمؤلفات. ولقلائل أن يقول: إنها أسعدت خدمةً جليلةً للدرس الاستشرافي؛ ذلك أننا لم

---

(١) وقد ترجم هذا التقرير الثري المفصل من المجرية إلى الإنجليزية وقدم له: آدم مستيان (Adam Mestyan). انظر:

Adam Mestyan, “Ignác Goldziher’s Report on the Books Brought from the Orient for the Hungarian Academy of Sciences,” *Journal of Semitic Studies* 60, no. 2 (2015): 443–80.

نَعْدُ نقتي فحسب أَهْمَّ الْمُؤَلَّفَاتِ فِي الْعِقِيدَةِ الإِسْلَامِيَّةِ فِي نَشَراتِ فَائِقَةِ الْجَمَالِ، وَإِنَّمَا غَدَا فِي مُسْتَطَاعَنَا كَذَلِكَ -بِفَضْلِ مَطْبَعَةِ بُولَاقِ- الْأَطْلَاعُ عَلَى الْمَصَادِرِ وَالْمُؤَلَّفَاتِ الْأَسَاسِيَّةِ النَّادِرَةِ فِي فَقْهِ الْلِّغَةِ وَالتَّارِيخِ، وَهِيَ الْأَعْمَالُ الَّتِي لَمْ تَكُنْ تُفْهَمُ فِيمَا مَضِيَ فَهْمًا جَيْدًا.

وَقَدْ عُنِيتْ مَطْبَعَةُ بُولَاقِ بِتَوْخِي الدِّقَّةِ فِي مَطْبُوعَاتِهَا، وَهُوَ أَمْرٌ كَانَ مِنَ الصَّعِيبِ تَحْقِيقُهُ عَادَةً فِي الْكِتَابِ الْمَشْرِقِيِّ؛ حِيثُ أَسَنَدَتْ مَهمَّةَ التَّصْحِيحِ إِلَى بَعْضِ الْعُلَمَاءِ الْمُتَضَلِّعِينَ مِنْ فَقْهِ الْلِّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ. وَأَوْدَ الإِشَارَةِ فِي هَذَا الْمَقَامِ إِلَى اثْنَيْنِ مِنَ الْمُصَحِّحِينَ الَّذِينَ عَمِلُوا فِي مَطْبَعَةِ بُولَاقِ؛ وَهُمَا: أَحْمَدُ فَارِسُ [الشَّدِيَّاقُ]، وَنَصْرُ الْهُورِينِيُّ. أَمَا أَوْلَاهُمَا فَكَانَ آنذاكَ مُحرِّرًا ضَليْلًا لِمَجْلَةِ «الْجَوَابُ» الْعَرَبِيَّةِ، الَّتِي كَانَتْ تَصْدَرُ أَسْبُوعِيًّا فِي الْقَسْطَنْطِنْطِينِيَّةِ، وَكَانَ يَحْظَى بِاحْتِرَامِ الْجَمِيعِ بِوَصْفِهِ الْمَعْلُومِ الْأَوَّلِ لِفَقْهِ الْلِّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ. وَأَمَا الْآخِرُ، وَهُوَ نَصْرُ الْهُورِينِيُّ، فَكَانَ أَدْنِي شَهَرَةً مِنْ صَاحِبِهِ، إِلَّا أَنَّهُ كَانَ خَلِيقًا بِالاحْتِرَامِ وَالْتَّقْدِيرِ، وَلَسْنًا نَعْرَفُ مِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَفْوَقُهُ جَدِيدًا وَتَمَرُّسًا فِي التَّعَالَمِ مَعَ النَّصْوَصِ الْعَرَبِيَّةِ. وَثُمَّةَ عَمَلَ مِنْ أَعْمَالِهِ الْذَّائِعَةِ تَرْبِطُ ارْتِبَاطًا وَثِيقًا بِمَطْبَعَةِ بُولَاقِ؛ ذَلِكَ أَنَّهُ كَانَ كَثِيرًا مِنَ الْمَسَائلِ الْخَاصَّةِ بِقَوَاعِدِ الْإِمْلَاءِ فِي الْعَرَبِيَّةِ مَوْضِعَ خَلَافٍ بَيْنَ النُّحَاءِ وَاللَّغُوَيْنِ، وَلَمْ يَهْتَدُوا بِشَأنِهَا إِلَى قَاعِدَةِ مُحدَّدةٍ تَحْدِيدًا وَاضْχَانًا، وَلَمَّا كَانَ أَرْسَخَ النُّحَاءُ وَاللَّغُوَيْنِ قَدْمًا عُرْضَةً لِلوقوعِ فِي بَعْضِ

الأخطاء في قواعد الإملاء، فإن هذا المُصحّح [نصر الهرمي] الذي التحق بمطبعة بولاق، ولا سيما فيما يتصل بالطباعة والنشر، ألف كتاباً في غاية التأقّت يتناول فيه أصول الكتابة العربية وقواعد الإملاء، ولعلنا لا نجد كتاباً أفضل منه من حيث الموثوقية وحسن التفسير<sup>(١)</sup>.

ولقد يسعنا -في ضوء ما تقدّم- أن نقرّر في ثقةٍ ويقينٍ أن مطبعة بولاق تحتل المرتبة الأولى بين دور النّشر التي تُركّز على الكتابات العربية، من حيث كمية الإنتاج، وجودة الأعمال المتقدّمة، والإنجاز والدقة. ييد أنه تجدر الإشارة إلى أن الطباعة العربية قد شهدت تحسّناً كبيراً، وهو أمرٌ وقع بمعزل عن مؤسسة بولاق (على نحو ما عليه الحال في الهند)، فهي لم تحدّ حذوها إلا جزئياً. وأود أن أقتصر على المؤسسات الطباعية الممتازة في بيروت وسوريا، والمطبع الخاصّة في تونس والقاهرة، وهي المؤسسات والمطابع التي تؤدي عملها بنفس القدر من الجدية، ناهيك عن مطابع الأديرة (التي لا نستطيع إدراجها في هذا المقام) أو الطباعة الحجرية التي تحظى بانتشار واسع في شتى أنحاء المشرق. والحق أن هذه المطبع جميعها، ولا سيما مطبعة بولاق، قد حازت كثيراً من المزايا عن

---

(١) يشير جولدتسهير في هذا الموضع إلى الكتاب الذي صنّفه الشيخ نصر الهرمي في قواعد الخط والإملاء، والمُشار إليه آنفاً.

طريق طباعتها الكتب المخطوطة سواء ما كان منها نادراً أو ما كان الحصول عليه أمراً ميسوراً بدرجة أكبر. وبهذا أمست المخطوطات - فيما يتصل بمحظى النصوص - أمراً غير ضروري، وفقدت أهميتها الآن إلا فيما يتعلق بالنقد النصي. وسوف تنتفع الدراسات الشرقية في أوروبا من هذا النشاط المفيد الذي تقوم به حركة الطباعة في القاهرة عاماً تلو آخر، إذا اتصلت أسباب جمهورنا العلمي بهذه المطبعة. بيد أنهم لا يعنون كثيراً بهذا الأمر في مصر؛ فنحن لا نعرف حتى مطبوعاتهم، على الرغم من أن الفائدة ستعم جميع من يتعاملون مع مثل هذه الأشياء هنا.

ويجب علينا -من جهة أخرى- النظر بعين التقدير إلى ما تحظى به نصائح العلماء الأوروبيين ورغباتهم من احترام فيما يتعلق بالمواد التي يتم اختيارها للنشر؛ فحين سمع محمد علي باشا تأكيد البروفيسور فلايشر (Fleischer)، زعيم المستشرقين المعاصرين، أن طباعة المصنف الأساسي العظيم الذي تركه سيبويه في علم النحو -وتحتفظ المكتبة العامة ببعض نسخه الخطية البدعة- سيفضي إلى تعزيز مجد بولاق، وسيتتفع به المستعربون، أصدر أوامره على الفور بالبدء في نشره واستخدام الموارد المالية للمكتبة. وعلى هذا النحو، يمكن القول: إن مطبعة بولاق تستدرك النقص في مجالين اثنين؛ فهي ترضي أولاً جمهور القراء من المهتمين بدراسة

العلوم الإسلامية تحديداً، من خلال نشر الكتب الأساسية في التفسير والحديث وغيرهما من الفروع الدينية الأخرى. ويجب على أن أضيف في هذا السياق أن الشيوخ التقليديين لا يزالون يُفضلون الكتاب المخطوط، حتى في عصر الطباعة هذا الذي نحياه، فلم أر قط في أيدي شيخ الأزهر إلا الكتب المخطوطة حين يلقيون محاضراتهم، في حين كان نحن الطلاب نتابع الشرح البارع لهؤلاء العلماء القدماء من خلال النسخ المطبوعة.

ولئن كان العالم الشرقي الذي يتعامل مع علوم الدين ربما يطلع على شيء من الآداب أو التاريخ، فإن زملاءه الأوروبيين -من جهة أخرى- قد يسعهم أيضاً الاطلاع على نفائس الآداب العربية القديمة، وهذا فقد أمدتنا الطباعة بأقيم المصادر<sup>(١)</sup>.

ثم يقدّم جولدزيه نظرة مهمة على طرائق النشر التي اتبّعها المصححون المتسببون إلى مطبعة بولاق؛ فيقول تعليقاً على استخدامهم للحواشى في النشرات المطبوعة:

«تمتاز المطابع في الشرق بسمة فريدة، وهي أنها لا تُفرّط في هوامش الكتاب، ويمكن مقارنتها في هذا السياق بنسخ العصور الوسطى في أوروبا. ومن النادر جدًا أن تجد كتاباً مطبوعاً في الشرق يُترك فيه الهامشُ غيرَ مُستَغَلٌ مهما كان حجمه. وإننا واجدون في

---

(1) See Mestyan, “Ignac Goldziher’s Report,” 456–458.

هذا الهاامش بعض الملاحظات النقدية أو التعليقات التفسيرية المتعلقة بالنص الأساسي للكتاب، فإذا كان هذا النص الأساسي شرحاً أو حاشية، فإن المتن الذي يتوفر هذا النص على شرحه يطبع في الهاامش. فإذا لم يتيسر ذلك، فإن هذه المطابع كانت تضع في الغالب كتاباً في الهاامش لا صلة له بالنص الأساسي أو يتصل به اتصالاً واهياً [....]. وكانت مطبعة بولاق قد شرعت حين غادرت القاهرة في إنجاز عمل ضخم، سيصدر في عشرة مجلدات، ولعل هذا العمل يوضح تقليد الطباعة الذي أسلفنا الحديث عنه؛ ذلك أنهم اعتزموا نشر شرح القسطلاني على الجامع الصحيح للبخاري، ذلك الكتاب العظيم. وكانت خطتهم في نشره تقوم على طبع صحيح مسلم، وهو عمل مماثل لعمل البخاري، وشرح النووي عليه في الهاامش. علينا أن نلاحظ أن هذا الكتاب الأخير وحده يتألف من خمس مجلدات، وهو موجود في مكتبة الأكاديمية»<sup>(1)</sup>.

---

(1) See Mestyan, “Ignac Goldziher’s Report,” 459–460.

## التلاقي بين أساليب النشر

لم يكن المصححون وحدهم هم الذين يُساهمون في النشر العلمي للنصوص آنذاك. وعلى الرغم من أن العلماء الأوروبيين قد بدأوا في طباعة النصوص العربية قبل ذلك بعده قرون، فإن نشر النصوص في صورته العلمية الصحيحة لم يبدأ إلا في مطلع القرن التاسع عشر للميلاد. وقد تأثر هؤلاء العلماء بتطور المناهج الفيلولوجية ونقد الكتاب المقدس خلال القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين، فجعلوا يطبقونها على ما سُمي بـ«النصوص الشرقية»، ولا سيما النصوص العربية. وكان الهدفُ الرئيسُ من وراء هذه الجهود الفيلولوجية هو إعادة بناء النص الأصلي؛ مما كان يعني في نهاية المطاف تجاوز النص المروي (أي: النص المُتلقى *textus receptus*). وقد تشكّل الاهتمامُ بالنص الأصلي (خلافاً للنص المُتلقى) بسبب الآراء اللاهوتية والرومانطيقية والتاريخية السائدة آنذاك. ويرجع الفضلُ إلى الفيلولوجي الألماني كارل لاخمان (Karl Lachmann) (1793-1851م) في ارتياه الطريق إلى وضع منهج يمكن من خلاله دراسة النصوص وإعادة بنائها من حيث اتصال بعضها البعض، وهو المنهج الذي صار يُعرف بالمنهج

التاريخي النقدي<sup>(١)</sup>. وقد ساق لاخمان فيما نشره من كتب نماذج من إعادة بناء النصوص؛ فحذف الزيادات والأخطاء والاستطرادات التي نشأت بأثر من المخطوطات الوسيطة، وأعطى كل مخطوط تعريفاً محدداً يشير إلى مكان حفظه، وبفضل عملية المقابلة وتحديد الأصول والفروع والطبقات النصية، غدا من الميسور وضع تصور تاريخ النص (Textgeschichte)، منفصل عن التقليق التقليدي له. ولم تكن هذه النشراث من حيث الشكل تتضمن شرحاً في العادة، وإنما كانت تشتمل على بعض التعليقات النقدية التي أتاحت التوثيق اللازم لإعادة بناء النص. كما انتظمت هذه النشراث أيضاً مقدمةً للمحقق، يستعرض فيها البحوث المتعلقة بإعادة بناء النص وتاريخه، واحتوت كذلك على فهارس للموضوعات وبعض الملاحق المتنوعة، ولا سيما الجداول والخرائط والجداول الزمنية.

وقد اتبع العلماء الأوروبيون في نشراتهم للنصوص العربية خلال القرن التاسع عشر الميلادي - وإن بدرجات متفاوتة - المناهج التاريخية التي طورها لاخمان وغيره. وكان النصف الأخير من القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين فترةً خصبةً؛ حيث أصدر

---

(١) لمزيد من التفاصيل عن منهج لاخمان وما أثاره من ردود فعل قوية، انظر: Sebastiano Timpanaro, *The Genesis of Lachmann's Method*, trans. Glenn W. Most (Chicago: University of Chicago Press, 2005).

خلالها طائفة من المستشرقين نشراتهم التي انتقل كثيرون منها إلى القاهرة وبيروت وغيرها من مراكز الطباعة والنشر آنذاك؛ وكذلك فقد عرفت نشرات بولاق طريقها إلى العلماء الأوروبيين<sup>(١)</sup>. وقد أفضت المواجهات الكولونيالية والمثقفات العلمية وإنشاء بعض المدارس والمكتبات الجديدة - كالمكتبة الخديوية - إلى زيادة الوعي بالأساليب المتنوعة لنشر النص المخطوط، كما أبرزت أيضاً التباين في مناهج نشر النصوص. فكان منهج المصححين، وهو «التصحيح وال مقابلة»، يعني بإنتاج النص الموثوق كما رُوي وقُرئ بصورة نقدية عبر القرون. وأما المذهب الأوروبي في نقد النص - كما طوّره كارل لاخمان وغيره - فكان يسعى إلى تجاوز التقليدي للنص؛ بغية إعادة بناء النص الأصلي. وعلى الرغم من أن بعض الأساليب المعروفة كـ«مقابلة النص» تبدو أمراً مشتركاً بين المقاربتين كلتيهما، فإن القيم التي تُعزى إلى النسخ الخطية والاختلافات فيما بينها وثقافة الشرح (manuscript witnesses)

---

(١) يذكر إدوارد فنديك (Edward van Dyck)، المستعرب والدبلوماسي الأمريكي، في البيلوجرافيا التي أعدها للمطبوعات العربية، كثيراً من نشرات النصوص العربية، ولا سيما تلك التي أخرجها رايت (Wright) وفستنفلد (Wüstenfeld) ودي غويه (De Goeje). انظر: إدوارد فنديك، والسيد محمد علي البلاوي، اكتفاء القنوع بما هو مطبوع، القاهرة: مطبعة الهلال، ١٨٩٦ م.

تبينت تبايناً حاداً، وهو ما أثمر في نهاية المطاف نشراتٍ مختلفة للنص الواحد.

وكان بلوغُ الغاية من إعادة بناء النص - باحتذاء قواعد المنهج التاريخي النقدي - يستوجب بحثاً مستوفياً لجميع ما بقي من النسخ الخطية؛ وهو ما يعني استقراء المخطوطات المعروفة كلها، وإنشاء بعض الأدوات البحثية كالفهارس والبليوجرافيات الشاملة، فضلاً عن التعاون على صعيد الأفراد من جهة، وعلى صعيد المؤسسات من جهة أخرى. وقد أتاحت الجمعيات والمعاهد القومية، فضلاً عن مؤتمر المستشرقين الذي كان يعقد بشكل منتظم، شبكةً لتبادل المخطوطات وأدوات البحث. وقد شجّعت هذه الأطر على التعاون ويسّرت أسبابه. زد على هذا أن السياق الكولونيالي منح العلماء الأوروبيين، ولا سيما من كان يعيش منهم في المستعمرات، امتياز الاطلاع على المخطوطات في غير مشقة أو عناء.

ومن النشرات الأوروبية المُحقّقة التي عرفها العلماء المصريون نشرة وليام رايت (William Wright) (١٨٣٠-١٨٩٩م) لكتاب «الكامل في اللغة والأدب» للمبّرد (ت: ٢٨٥هـ/١٨٩٨م)، أحد فقهاء اللغة العرب، وهي النشرة التي صدرت سنة ١٨٦٤م<sup>(١)</sup>. وقد أسبغت

---

(١) محمد بن يزيد المبرّد، الكامل، بعناية: وليام رايت (W. Wright)، مجلدان، ليزج، ١٨٦٤م. وقد توفي رايت قبل أن يتمكّن من نشر الأجزاء الأخيرة من كتاب الكامل؛ فأكمله دي غويه (Michael Jan De Goeje).

جمعية المستشرقين الألمان (German Oriental Society) رعايتها على هذه النشرة التي استندت إلى المخطوطات التي جُمعت من ليدن وسانкт بطرسبرج وكمبردج وبرلين. وقد اشتملت هذه النشرة على تعليقاتٍ نقدية، ومقدمةً استعرض فيها رأي النسخ الخطية، وبعض الفهارس.

وقد تعرَّف العلماء العرب آنذاك أيضًا على نشرات المستشرق الألماني فرديناند فستنفلد (1808-1899م)، الذي عمل أمين مكتبة ثم أصبح أستاذًا بجامعة جوتينجن (University of Göttingen)، وكان مهتمًا في الأساس بالنصوص الجغرافية والتاريخية. وقد نشر عدَّة كتب من ذوات المجلدات المتعددة، كـ«وفيات الأعيان» لابن خلَّكان (ت: ٦٨١هـ/١٢٨٢م) في جوتينجن سنة ١٨٣٥م، وـ«معجم البلدان» لياقوت الحموي (ت: ٦٢٦هـ/١٢٢٩م) الذي نُشر في ليزج سنة ١٨٦٦م. وقد زوَّد فستنفلد نشراته بالفهارس والجداوِل وقوائم الأنساب وأسماء الأماكن والجداوِل الزمنية (chronologies)<sup>(١)</sup>. ونشر أيضًا العديد

---

(١) انظر على سبيل المثال:

Ferdinand Wüstenfeld, *Register zu den genealogischen Tabellen der arabischen Stämme und Familien: Mit historischen und geographischen Bemerkungen* (Göttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1853).

من الدراسات عن موارد المؤلفات التاريخية؛ كدراسة عن موارد المصنفات التي أرَّخت للأطباء<sup>(١)</sup>. وكانت الغاية الأساسية التي يسعى إليها فستنفلد -بوصفه مؤرِّخاً- أن يُقدِّم نشرات للكتب وأدوات للبحث من شأنها أن تُيسِّر سبيل الدرس التاريخي<sup>(٢)</sup>. وكان يرى أن النشر النقدي يدخل ضمن عمل المؤرخ.

لقد أفاد المستشرقون من إمكانية الحصول على مجموعات المخطوطات بفضل الأوضاع الكولونيالية التي يَسَّرت لهم أسباب

---

(١) انظر على سبيل المثال:

«منتخب من الكتب التي أَخِذَ منها تاريخ الأطباء» Ferdinand Wüstenfeld,

*Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher* (Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1840).

(٢) أبرز يوليوس فلهاوزن (Julius Wellhausen) في نعيه لفردیناند فستنفلد (Wüstenfeld) الخطة المبتكرة التي اتبعها فستنفلد في نشر النصوص العربية. وقد لاحظ أنه توفر على تحقيق عدد كبير من الكتب المهمة التي لا يستطيع النهوض بنشرها إلا المعاهد العلمية، وأن نشراته لهذه الكتب وما أحقه بها من جداول وفهارس أمست أدوات بحثية ضرورية لا يستطيع أن يستغني عنها المستعربون، وإن شابتها بعض المثالب. وللإطلاع على الصيغة الكاملة لهذا النعي؛ انظر:

Julius Wellhausen, “Wüstenfeld, H. Ferdinand,” in *Allgemeine Deutsche Biographie*, Bd. 55, 1 (München/Leipzig: Duncker & Humblot, 1910), 139–40.

الله الرحمن الرحيم

Bute ciliatice cu unire Loddiges, varia V. Cl. Cr. Pryce si este foarte comună în râul Danube și în râurile din estul României de Jos. Sfinge D designat.

Asta este o bute mică, aproape rotundă sau circulară (diametru 2-4 mm), cu periferie fină și distincție și plăcuțe numeroase și extinse habite. Sfinge B notata.

Pătrunjel cu lățimea coletului 9-10 mm, cu spiculele, sau spinulele, rotunde, în vîrstă O. Körberius scrie, că este o bute, adică, o bute G. O. notata.

Alte varii cupă diverse rotundătoare, alcătuită din Vlaimeană, sfinge V, și varice Pustineană, sau Schubert, sfinge B notata. Acea rotundătoare cu varice sunt numite mai des „G. O. notata” sau „G. O. varicosa” (fig. 10).

Cadă varice la mijloc și se sprijină (fig. 11) :

- a) V8 mil. mil. și V8. Larg. B în prima linie dinăuntru;
- b) V8 mil. și V8. Larg. B;
- c) V8 mil. și V8. Larg. B;
- d) V8 mil. și V8. Larg. B;
- e) V8 mil. și V8. Larg. B;
- f) V8 mil. și V8. Larg. B;
- g) V8 mil. și V8. Larg. B;
- h) V8 mil. și V8. Larg. B;
- i) V8 mil. și V8. Larg. B;
- j) V8 mil. și V8. Larg. B;
- k) V8 mil. și V8. Larg. B;
- l) V8 mil. și V8. Larg. B;
- m) V8 mil. și V8. Larg. B;
- n) V8 mil. și V8. Larg. B;
- o) V8 mil. și V8. Larg. B;
- p) V8 mil. și V8. Larg. B;
- q) V8 mil. și V8. Larg. B;
- r) V8 mil. și V8. Larg. B;
- s) V8 mil. și V8. Larg. B;
- t) V8 mil. și V8. Larg. B;
- u) V8 mil. și V8. Larg. B;
- v) V8 mil. și V8. Larg. B;
- w) V8 mil. și V8. Larg. B;
- x) V8 mil. și V8. Larg. B;
- y) V8 mil. și V8. Larg. B;
- z) V8 mil. și V8. Larg. B;

الشكل رقم ٩

نشرة دی غویه لكتاب «الشعر والشعراء» لابن قتيبة

### (ص ٢، ٣) مع تعلیقات نقدیة.

احتيازها؛ فنشر المستعرب الهولندي مايكل جان دي غويه Michael Jan De Goeje (1836 - 1909م) كتاب «الشعر والشعراء» لابن قتيبة (ليدن، 1904م)، معتمدًا على مخطوطات ليدن وفيينا وبرلين وباريس، بالإضافة إلى مخطوطات دمشق والقاهرة [انظر: الشكل رقم ٩<sup>(١)</sup>].

(١) ابن قتيبة، *الشعر والشعراء*، بعنایة: دی غویه، لیدن: بریل، ۱۹۰۴م.

وثمة مستعرب آخر وصلت أعماله إلى العلماء العرب في تلك الفترة، وهو تشارلز جيمس لайл (Charles James Lyall) (١٨٤٥ - ١٩٢٠م)، الذي أتاح له عمله في الهند البريطانية ثم في مكتب الهند (India Office) إمكانية الاطلاع على المخطوطات المهمة. وقد نشر لайл وترجم عدة دواوين من الشعر العربي القديم معولاً في ذلك على بعض المخطوطات في المجموعات الأوروبية والهندية. وربما أشار في عناوين مؤلفاته أحياناً إلى مكان حفظ المخطوطة ورقمها في الفهرس، وفي أحياناً أخرى كان يصرّح في صفحة العنوان بأن هذه هي المرة الأولى التي ينشر فيها النص<sup>(١)</sup>.

وثمة ظاهرة مثيرة وقعت آنذاك تمثلت في صدور نشرتين لكتاب واحد في الوقت نفسه: نشرة في أوروبا ونشرة في القاهرة؛ فمن ذلك

(1) See Charles James Lyall, ed., *The Dīwāns of 'Abīd Ibn al-Abraṣ, of Asad, and 'Āmir Ibn at-Tufail, of 'Āmir Ibn Saṣa'ah, Edited for the First Time, from the MS. in the British Museum, and Supplied with a Translation and Notes* (Leiden: Brill, 1913); Charles James Lyall, ed., *The Mufaddalīyat: An Anthology of Ancient Arabian Odes, Compiled by al-Mufaddal Son of Muhammad, According to the Recension and with the Commentary of Abū Muḥammad al-Qāsim Ibn Muḥammad al-Anbārī, Edited for the First Time by Charles Lyall* (Leiden: Brill, 1918); Charles Lyall, ed., *The Poems of 'Amr, Son of Qamī'ah of the Clan of Qais, Son of Tha'labah, a Branch of the Tribe of Bakr; Son of Wā'il* (Cambridge: University Press, 1919).

مثلاً: نشر كتاب «**صحيح البخاري**» في العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر؛ فقد نشره كريستوف لودولف كريل (Christoph Theodor Ludolf Krehl) (1825-1901م)، وتيودور يوينبول (W. Juynboll) (1862-1866م)، في ليدن خلال السنوات (1908-1948م) في أربع مجلدات. وكان لودولف كريل قد نشر المجلدات الثلاثة الأولى، في حين أكمل يوينبول المجلد الرابع [انظر: الشكل رقم ١٠][١].

وفي خلال السنوات المذكورة نفسها، اضطاعت مطبعة بولاقطبع نشرة من «**صحيح البخاري**»، مشفوعة بتعليقات من **المُصَحّح**، بالإضافة إلى شرح القسطلاني (ت: ٩٢٣هـ/١٥١٧م). وقد ظهرت هذه الطبعة سنة ١٢٩٦هـ/١٨٧٩م في ثمانية مجلدات<sup>(٢)</sup>، وواصلت اتباع **أساليب المُصَحّحين**.

(١) محمد بن إسماعيل البخاري، **الجامع الصحيح** (*Le Recueil des Traditions Mahometanes*)، اعتنى بتصحيحه: لودولف كريل، وتيودور يوينبول، ٤ مجلدات، ليدن: برينل، ١٨٦٢م.

وهذه هي النشرة التي امتدحها أحمد زكي باشا في كتابه: «الدنيا في باريس»، ١٩٠٠م. ويبدو أن أحمد زكي باشا كان يجهل أمر الطبعة السلطانية التي ظهرت سنة ١٨٩٣م أو لم يكن ينظر إليها بعين التقدير.

(٢) محمد بن إسماعيل البخاري، **صحيح البخاري**، وقد أجرينا الطبع على ما سُرِّح عليه أحمد بن محمد الخطيب القسطلاني، ٨ مجلدات، بولاق:=



## الشكل رقم ١٠

**صحيح البخاري، اعتنى بتصحيحه: كريستوف لودولف كرهل، ليدن: بريل، ١٨٦٢ م، المجلد الأول، ص ٤-٥.**

وفي سنة ١٨٩٣ م، أمر السلطان عبد الحميد الثاني بطباعة رائعة شرف الدين اليونيني (ت: ١٣٠١ هـ / ١٧٠١ م)، وهي نسخته من «صحيح البخاري». وقد اشتهر اليونيني بالتعاون مع النحوي

= المطبعة الأميرية، ١٨٧٩ م. وثمة نسخة رقمية من هذا الكتاب متاحة على الرابط الآتي:

<http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/urn/urn:nbn:de:gbv:3:5-9359>

المعروف ابن مالك (ت: ٦٧٢ م / ١٢٧٤ م)، صاحب «الألفية»، في مقابلة ما بقي من الأصول الخطية لكتاب «الجامع الصحيح»<sup>(١)</sup>. وقد طُبعت هذه النشرة، المعروفة بـ«الطبعة السلطانية»، في بولاق سنة ١٣١١ هـ / ١٨٩٣ م، واحتملت صفحات غلافها على الرموز التي أشارت إلى النسخ الخطية والشروح، وجاءت هذه الرموز في شكل حروف وأرقام [انظر: الشكل رقم ١١]<sup>(٢)</sup>.

وتتخذ تعليقات المصحح في هذه «الطبعة السلطانية» صورة حواش مُتباعدة على الهامش الأيمن والهامش الأيسر من كتاب «الجامع

---

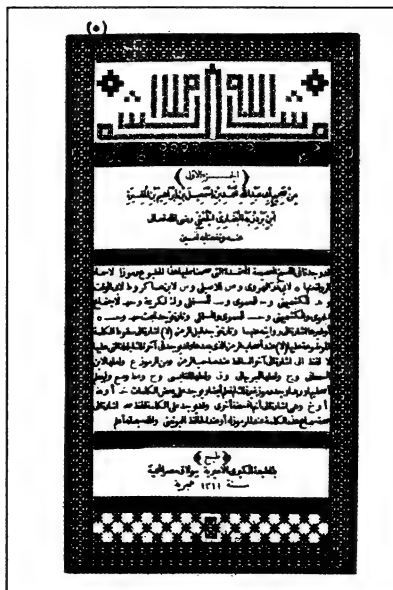
(١) وللوقوف على ما يتصل بهذه النسخة التي ضبطها اليونيني وابن مالك، وعلى الطريقة التي اتبعها مصححه بولاق في التعامل مع هذه الطبعة السلطانية، انظر: أحمد محمد شاكر، النسخة اليونانية من صحيح البخاري، مجلة الكتاب، المجلد الحادي عشر، السنة السابعة، الجزء الثامن، المحرم ١٣٧٢ هـ / أكتوبر ١٩٥٢ م، ص ٩٧٩-٩٨٧.

وانظر أيضاً:

Rosemarie Quiring-Zoche, “How Al-Bukhārī’s *Şahīh* Was Edited in the Middle Ages: ‘Alī al-Yūnīnī and His Rumūz,” *Bulletin d’Etudes Orientales* 50 (1998): 198–222.

(٢) محمد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، الطبعة السلطانية، مطبعة بولاق الأميرية، ١٨٩٣ م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

<https://archive.org/details/details/jnum>



الشكل رقم ١١

صحيح البخاري، الطبعة السلطانية، بولاق، ١٣١١هـ / ١٨٩٣م، صفحة الغلاف التي تشير إلى الرموز الدالة على المصادر الخطية.

الصحيح». وقد أُشِيرَ إلى هذه الملاحظات بالرموز (اتباعاً لطريقة اليونيني)، التي أوّلأت إلى النسخ الخطية التي مرّت بعملية «التصحّح والمقابلة»، وانتّمت إلى موروث الرواية؛ ومن هنا فإن هذه «الطبعة السلطانية» تسوق تعليقات نقدية تقارن بين الأصول المختلفة والروايات المتباينة لـ«صحيح البخاري». وليس الهدف من هذه الطبعة إعادة بناء النص الأصلي، وإنما حفظ وتقدير ودراسة الرواية الخاصة أو النقل الخاص بكل نسخة.

## التكامل والتعاون في النّشر

لعلنا بدأنا نلاحظُ - حين اقتربنا من نهاية القرن التاسع عشر - أنَّ وعي العلماء الأوروبيين والمسلمين بالكتب التي يتوفَّر على نشرها كلُّ فريقٍ منهم قد جعل ينمو شيئاً فشيئاً حتى غداً سعيًا إلى نشر بعض الكتب على نحو متزامن. ولما كانت المخطوطات العربية مُفرقةً في شتى أنحاء العالم، فقد أضحت الدعمُ المؤسسي والتمويلُ (من خلال المعاهد العلمية) أمراً ضروريًا لا سبيل إلى الاستغناء عنه، وتزايد التعاونُ بين الأفراد المشغليين بنشر المخطوطات. وتمثلَ الحالةُ الآتيةُ شاهدًا دالًّا على ضربٍ من المحاولات التي بذلت لتنظيم الجهود العلمية وتحقيق التكامل بين المشغليين بهذا الحقل عبر القارات. فقد أسلفنا أنَّ نصر الهوريني نشر كتاب «الأغاني» للأصفهاني في عشرين مجلداً، وطبعه في بولاق بين سنتي ١٨٦٨-١٨٦٩م. بيد أنه لم ينشر الجزء الأخير من هذا الكتاب. وفي سنة ١٨٨٨م، أكمل المستشرقُ الألماني رودolf Brünnnow (Rudolf Brünnnow ١٨٥٨-١٩١٧م) هذا المشروع؛ فنشر الجزء الحادي والعشرين من الكتاب في ليدن، معتمِداً في نشره على مخطوطات الكتاب المحفوظة بالمكتبة الملكية في

ميونخ<sup>(١)</sup>. وأما فيما يتصل بأسلوب النشر، فإن المجلدات العشرين التي أخرجها الهوريني تختلف عن المجلد الحادي والعشرين الذي أخرجه برونو. وهذا مثالٌ تبَدِّي فيه تكاملُ طرائق النشر في التصحيح والمقابلة من خلال المنهج التاريخي النقدي. ثم كان أن تعاون برونو -من بين مَن تعاون معهم- مع المستشرق الإيطالي إغناطيوس جويدي (Ignazio Guidi) (١٨٤٤-١٩٣٥م) في إعداد الجداول التي أحقها بكتاب الأغاني ورتّبها ترتيباً هجائياً، ونشر فهرساً مفصلاً يستوعب الكتاب تماماً، أي: يستوعب المجلدات العشرين التي طُبعت في بولاق، بالإضافة إلى المجلد الحادي والعشرين الذي طبعته بريل في ليدن. وتولى تمويل هذا الفهرس جمعية المستشرقين الألمان، في حين تولت نشره بريل سنة ١٩٠٠م<sup>(٢)</sup>.

(1) Rudolf Brünnow, *The Twenty-First Volume of the Kitab al-Aghani*, (Leiden: Brill, 1888).

الجزء الحادي والعشرون من كتاب الأغاني، الذي يتضمن سِيرَاتٍ لم ترد في طبعة بولاق.

ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:  
<https://archive.org/details/aljuzalhadiwaali00abuauft/page/n291>

(2) Ignazio Guidi, *Tables Alphabetiques du Kitab Al-Ağani: Comprenant: 1. Index des poetes dont le 'Kitab' cite des vers; 2. Index des rimes; 3. Index historique; 4. Index geographique* (Leiden: Brill, 1900). =

على أن القصة لا تنتهي عند هذا الحد؛ فإننا إذا رجعنا إلى القاهرة مرة أخرى، *ألفينا الشنقيطي* - الذي استعرضنا فيما تقدّم أهمية الدور الذي قام به في نشر عدد من الكتب المختلفة - عاكفاً على فحص هذه المجلدات الإحدى والعشرين، مُثبّتاً تصحيحته لما اعتبرها من أخطاء على هامش إحدى النسخ. وقد طلب أحمد زكي باشا بعد ذلك من مساعدته محمد عبد الجواد الأصمعي (١٨٩٤-١٩٦٧م) أن يجمع هذه التصحيحات ويطبعها في كتاب واحد؛ ليكون مدخلاً تمهدياً للطبعة المنقحة من كتاب «*الأغاني*»، وهي الطبعة التي أصدرتها بولاق في ستة عشر مجلداً سنة ١٩٢٧م. وسوف نرجع إلى أحمد زكي باشا في الجزء الأخير من هذه الدراسة. والحق أن هذا المسار الطويل من الهرمي إلى أحمد زكي باشا يُبيّن لنا أن نشرات الكتب وفهارسها لم تكن وحدها هي التي تنتقل من مكان إلى آخر، وإنما - وهذا هو الأهم - كانت طرائق النشر وأنماط البحث تُكتشف وتُفحَص وتعتمَد.

وبحلول مطلع القرن العشرين للميلاد، أصبحت القاهرة أحدَ المراكز الكبرى لنشر النصوص العربية، واجتذبت الجامعة المصرية، التي تم تأسيسها سنة ١٩٠٨م، عدداً كبيراً من المستشرقين الذين

---

= ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الفهرس على الرابط الآتي:  
[http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/ssg/content/  
titleinfo/560768](http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/ssg/content/titleinfo/560768)

رحلوا إلى القاهرة للتدريس بها. وقد تأثرت النشراث التي أصدرتها جامعة القاهرة بطرائق النشر الأوروبية. وعلى الرغم من أن فكرة إعادة بناء النص لم تكن قد نظر لها بعد، فإن هذه الفكرة صارت أوسع انتشاراً، ولا سيما فيما يتعلق بالنصوص التاريخية والعلمية والفلسفية التي لم يكن لها تاريخٌ نصيٌ متصلٌ. وازدهرت النشراث المشتركة بين العلماء المصريين والأوروبيين<sup>(١)</sup>. ويحكي المستشرق الروسي إغناطيوس كراتشковסקי (Ignaty Krachkovsky) (١٨٨٣-١٩٥١م) في مذكراته الشهيرة «مع المخطوطات العربية» زيارته للمكتبات بحثاً عن المخطوطات العربية، ويصف على نحو مفصل ازدهار أنشطة النشر وثقافة الطباعة بالقاهرة في مطلع القرن العشرين<sup>(٢)</sup>.

(١) للوقوف على مزيد من الأمثلة الدالة على هذا التعاون في النشر، انظر: الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ١٢٢ - ١٢٣.

(٢) اضطلع إغناطيوس كراتشковסקי بين سنتي ١٩٠٨ - ١٩١٠م بالبحث في المكتبات العربية الكبرى. وقد نُشرت مذكراته أول ما نُشرت بالروسية سنة ١٩٤٣م، وترجمت إلى العربية سنة ١٩٦٣م، ونشرتها مكتبة التقدم، موسكو. للاطلاع على الترجمة الإنجليزية، انظر:

Ignaty Y. Krachkovsky, *Among Arabic Manuscripts: Memories of Libraries and Men* (Brill, 2016).

وللوقوف على طرف من حديث كراتشков斯基 عن المكتبة الخديوية والمكتبة الأزهرية، انظر: ص ٣٨ - ٤٠ من هذه الترجمة الإنجليزية.

## نشر المخطوطات ومشكلة التصحيف

من المشكلات الكبرى التي واجهت ناشري النصوص [من المصححين والمحققين] مشكلتا التحرير والتصحيف. وكانت ظاهرة التصحيف أمراً معلوماً في ثقافة المخطوطات، فاستحدثت بعض الوسائل لتحاشيها، والوقوف عليها، وتصحيحها<sup>(١)</sup>. ولما كانت المخطوطات لا تنسخ آلياً وإنما ينسخ كل مخطوط على حديته مخطوطاً تلو آخر، فإن احتمال تكرار الأخطاء كان احتمالاً ضعيفاً إلى حدّ ما مقارنةً بالطباعة. وكان دور المصحح يتمثّل بالدرجة الأولى في التحقق من خلو نشرات الكتب من التحرير. وقد قدم الهوريني في كتابه «المطالع النضرية للمطابع المصرية في الأصول

---

= [ترجم كتاب إغناطيوس كراتشكونسكي إلى العربية الدكتور محمد منير مرسي، بعنوان «مع المخطوطات العربية: صفحات من الذكريات عن الكتب والبشر»، القاهرة: دار النهضة العربية، طبعة منقحة، ١٩٦٩ م. وقد صدرت نشرة جديدة من هذه الترجمة عن مركز تراث للبحوث والدراسات، ٢٠٢٢ م. (المترجم)].

(١) لمعرفة المزيد عن «مشكلة التصحيف»، انظر:

Ramzi Baalbaki, “Visual Influences on Arabic Linguistic Sciences.” *The Medieval History Journal* 9, no. 1 (2006): 37–61.

الخطية» -المذكور آنفًا- حلولًا للمشكلات الإملائية التي تعترض المصحّحين والمشتغلين بالطباعة. بيد أنه على الرغم من أن المصحّحين قد استفرغوا جهدهم فقد كانوا كثيراً ما يُتقَدون لإهمالهم فحص النصوص فحصاً دقيقاً على نحو أفضى إلى تسرب التحريف إليها. يقول الشيخ أحمد شاكر (١٨٩٢-١٩٥٨م)، المحدث المرموق والمحقق الشهير، فيما كتبه في ثلثينيات القرن العشرين:

«وقد كان الخطأ قديماً في الكتب المخطوطة، وهو خطأ محسور؛ لقلة تداول الأيدي إليها، مهما كثرت وذاعت ... [وثمة اليوم] ألف من النسخ من كل كتاب، تنشر في الأسواق والمكاتب، تتناولها أيدي الناس، ليس فيها صحيح إلا قليلاً، يقرؤها العالم المتمكنُ، والمتعلمُ المستفيدُ، والعاميُ الجاهلُ، وفيها أغلاطٌ واضحةٌ، وأغلاطٌ مشكّلةٌ، ونقصٌ وتحريفٌ؛ فيضطرب العالم المستبشرُ، إذا هو وقع على خطأ في موضع نظرٍ وتأملٍ، ويظن بما علم الظنو، ويخشى أن يكون هو المخطئ، فيراجع ويراجع حتى يستبين له وجہ الصواب، فإذا به قد أضاع وقتاً نفيساً، وبذل جهداً هو إليه أحوج، ضحيةً لعيوبٍ من مصححٍ في مطبعة، أو عمدةٍ من ناشرٍ أمي ... ويشتبه الأمرُ على المتعلم الناشئ، في الواضح والمُشكّل، وقد يشق بالكتاب بين يديه، فيحفظ الخطأ ويطمئن إليه، ثم يكون إقناعه بغيره عسيراً، وتصور أنت حالَ العامي بعد ذلك ...

وفي غمرة هذا العبث تضيئُ قلةً من الكتب، طُبعت في مطبعة بولاق قديماً، عندما كان فيها أساطين المُصحّحين، أمثال الشيخ محمد قطة العدوى، والشيخ نصر الهرمي، وفي بعض المطابع الأهلية؛ كمطبعة الحلبي والخانجي.

وشيءٌ نادرٌ غُنِيَ به بعضُ المستشرقين في أوروبا وغيرها من أقطار الأرض، يمتاز عن كل ما طُبع في مصر، بالمحافظة الدقيقة - غالباً - على ما في الأصول المخطوطية التي يطبع عنها، مهما اختلفت، ويدركون ما فيها من خطأ وصواب، يضعونه تحت أنظار القائلين، فربّ خطأ في نظر مُصحّح الكتاب هو الصواب المواقف لما قال المؤلّف، وقد يتبيّنه شخصٌ آخرٌ، عن فهمٍ ثاقبٍ أو دليل ثابتٍ<sup>(١)</sup>.

---

(١) كانت هذه المقالة في الأصل فصلاً معنواناً بـ«تصحيح الكتب»، ضمّنه الشيخ شاكر مقدمة تحقيقه لكتاب «الجامع الصحيح» للترمذى، ١٦/١ - ٧٤. وقد حقّق الشيخ المجلدين الأولين من هذا الكتاب. انظر: محمد ابن عيسى الترمذى، *الجامع الصحيح*، وهو *سنن الترمذى*، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي، وإبراهيم عطوة عوض، ٥ مجلدات، القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٩٣٧-١٩٧٥م. وقد أعاد عبد الفتاح أبو غدة نشر هذا الفصل في صورة كتاب مستقل. انظر: أحمد محمد شاكر، تصحيح الكتب وصنع الفهارس المعجمة وكيفية ضبط الكتاب وسبق المسلمين الإفرنج في ذلك، اعنى به وعلق عليه وأضاف إليه: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية، بيروت: دار الجيل، ١٩٩٥م.

ثم أورد أحمد شاكر ما يزيد على عشرين كتاباً من نفائس الكتب التي طُبعت في بولاق دون أن تشمل على وصف الأصول التي طُبعت عليها، ومن هذه الكتب ما أسلفنا الحديث عنه؛ كـ«صحيح البخاري»، و«صحاح الجوهرى»، و«كتاب الأغاني»، وهي الكتب التي صحّحها الھوريني وغيره. وبأثر من رداءة هذه النشرات، بدأ العلماء المصريون يحتذون حذو النشرات الأوروبيّة؛ يقول شاكر: «فكان عمل هؤلاء المستشرقين مُرشداً للباحثين منا المُحدثين، وفي مقدمة من قلدهم وسار على نهجهم العلامة الحاج أحمد زكي باشا رحمه الله، ثمَّ من سار سيرته واحتذى حذوه»<sup>(١)</sup>.

والحق أن هذا الموقف النقدي الذي أبداه الشيخُ أحمد شاكر تجاه الكتب الأولى التي طُبعت في بولاق أمسى موقفاً شائعاً بين

(١) انظر: مقدمة أحمد شاكر لكتاب الجامع الصحيح للترمذى، ١٦ / ١ - ٧٤. [ومن الأمثلة المهمة التي أوردها الشيخُ أحمد شاكر في سياق المقارنة بين نشرات المستشرقين ونشرات بولاق القديمة قوله: «وأقربُ مثل ذلك كتابُ سيبويه؛ طُبع في باريس سنة ١٨٨١ م، (توافق ستى ١٢٩٨ م)، ثم طُبع في بولاق في سني ١٣١٦ - ١٣١٨ م، وتجد في الأولى اختلافُ النسخ تفصيلاً بالحاشية، ومقدمةً باللغة الفرنساوية فيها بيانُ الأصول التي طُبع عنها، ونصَّ ما كُتب عليها من تواريخ وسماعات وأصطلاحات، وغير ذلك حرفيًا باللغة العربية، ثم لا تجد في طبعة بولاق حرفاً واحداً من ذلك كله، ولا إشارة إلى أنها أُخذت عن طبعة باريس». السابق، ص ١٨. (المترجم)].

المُحقِّقين العرب خلال العقود الأولى من القرن العشرين. ومن الأسباب التي أفضت إلى ذلك ما شهدته القاهرة من احتكاكٍ بنشاط المستشرقين في نشر الكتب، بالإضافة إلى تأثير المناقشات الفكرية والمباحثات الثقافية خلال هذه الفترة.

وعلى الرغم من اعتراف أحمد شاكر بأهمية نشرات المستشرقين والمعايير التي وضعوها لتصحيح الكتب، فإنه أنكر على من ظنَّ أن تصحيح النصوص خُطًّةً اخترعها العلماء الأوروبيون على غير مثال سبق، وانتقد المُصْحِّحين والمستغلين بطباعة الكتب؛ إذ عجزوا عن اتباع العلماء المسلمين فيما وضعوه من مناهج نقدية، ولا سيما علماء الحديث؛ كالليونيسي وابن مالك في عملهما المحقق المشار إليه آنفًا. ويمكن قراءة رسالة أحمد شاكر بوصفها محاولة لإحياء المناهج التقليدية في التصحيح والمقابلة واستنقاذها من تقصير المُصْحِّحين والناشرين المعاصرين. وعلى الرغم من أن استخدام أحمد زكي باشا مصطلح «تحقيق» غداً أكثر بروزاً، فقد ظلُّ الشيخ شاكر يستخدم مصطلح «تصحيح» بالإضافة إلى مصطلح «تحقيق» لوصف طريقة في نشر النصوص.

لقد أفضى ازدهارُ أنشطة النشر والطباعة في القاهرة وما أثارته من صور الجدل والمناقشة حول أصول النشر الصحيحة إلى إعادة تقييم المطبوعات العربية المبكرة؛ حيث طفق بعضُ العلماء ينشرون

تصحیحاتهم لطائفٍ من الكتب التي صدرت عن مطبعة بولاق؛ فمن ذلك مثلاً: أن الشنقيطي أعاد النظر في تصحیح الھوریني لـ«كتاب الأغانی» الذي طُبع في بولاق، وأثبت تصحیحاته على هامش هذه النسخة. وقد جمع محمد عبد الجواد الأصمی تصحیحات الشنقيطي ونشرها سنة ١٩١٦م تحت إشراف أحمد زكي باشا<sup>(١)</sup>. زد على هذا أن أحمد تیمور باشا (١٨٧١-١٩٣٠م) طبع تصحیحاته لنشرة مطبعة بولاق لكتاب «لسان العرب» (١٨٨٣م) لابن منظور، ونشرتها لكتاب «القاموس المحيط» (تصحیح الھوریني، ١٨٦٥م). وقد جاء كتاب أحمد تیمور بعنوان «تصحیح القاموس المحيط»، وطبعه سنة ١٩٢٤م عبد الجواد الأصمی أيضاً<sup>(٢)</sup>. والحق أن هذا الإدراك المتزايد لما كان يُنظر إليه بوصفه مثالب أو مواطن قصور اعتبرت نشرات الكتب التي طُبعت في عهد مبكر لم يستنهض همم العلماء إلى إعادة النظر في هذه النشرات فحسب، وإنما جعل كثيراً منهم -وهذا هو الأهم- يدركون الحاجة الماسة إلى منهج أدق وطريقة أكثر صرامة في نشر النصوص.

(١) محمد محمود الشنقيطي، تصحیح كتاب الأغانی، عني بالطبع والتحقيق: محمد عبد الجواد الأصمی، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٦م.

(٢) أحمد تیمور، تصحیح لسان العرب، عني بطبعه ونشره: محمد عبد الجواد الأصمی، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٥م؛ أحمد تیمور، تصحیح القاموس المحيط، القاهرة: المطبعة السلفية، ١٩٢٤م.

## أحمد زكي باشا وإحياء الآداب العربية

يرجع الفضلُ في إحداث التغيير الجذري الذي طرأ على ساحة نشر النصوص في القاهرة إلى أحمد زكي باشا (١٨٦٧-١٩٣٤م)، الذي لم يتلق تعليمه في الأزهر، وإنما في «المدارس العصرية» الحديثة التي استلهمت الطراز الأوروبي، وتأسست في سبعينيات القرن التاسع عشر للميلاد، فجَّسد بهذا رُوح الدولة الناشئة، ولعب دوراً جليل الخطر في سياستها الثقافية<sup>(١)</sup>. وقد أفضت هذه المدارسُ

---

(١) للوقوف على السيرة الفكرية لأحمد زكي باشا، انظر: أنور الجندي، أحمد زكي باشا الملقب بشيخ العروبة، القاهرة: وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ١٩٦٣م؛ وانظر أيضاً:

Umar Ryad, “‘An Oriental Orientalist’: Ahmad Zakī Pasha (1868–1934), Egyptian Statesman and Philologist in the Colonial Age,” *Philological Encounters* 3, no. 1–2 (2018): 129–66.

وعن جهود أحمد زكي باشا في نشر الكتب وتحقيقها، انظر: عبد المجيد دياب، *تحقيق التراث العربي*، ص ٩٦-١٠١.

[تجدر الإشارة إلى أن أحمد زكي باشا التحق بمدرسة القرية، ثم بالمدرسة التجهيزية التي عُرفت بعد ذلك بالمدرسة الخديوية، ثم بمدرسة الإدارة التي ستُعرف بعد ذلك بمدرسة الحقوق فكلية الحقوق. انظر: أحمد زكي باشا، *الحضارة الإسلامية*، تحرير ودراسة: حسام عبد الظاهر، =

ال الحديثة إلى إنشاء ثقافة مستحدثة وإيجاد مجال فكري جديد، لم يقتصر على الأخذ بالأفكار والممارسات الأوروبية، ولكنه جعل يتحدى المؤسسات المحلية الخاصة بالعلوم والمعارف والإنتاج الأدبي<sup>(١)</sup>. ولا ريب أن أوجه التقارب بين هذه العوالم والأهمية التي نيطت بمطبعة بولاق بوصفها أداة للإحياء الثقافي والأدبي أثارت للعلماء غير المنتسبين إلى الأزهر - كأحمد زكي باشا - المشاركة في النشاط العلمي المتصل بتحقيق النصوص ونشرها؛ فلم يُعد من الضروري أن يتسبب المصحح إلى طبقة «العلماء»، خلافاً لما كان عليه الأمر بين المصححين السابقين. ولا ريب أن هذا التحول الذي طرأ على التكوين العلمي للمصحح وعلى انتماهه كان له أبلغ الأثر على ما يختار من كتب للنشر، وعلى طائق التصحيح أيضاً في العموم.

وقد استهل أحمد زكي باشا حياته العلمية مترجماً للكتب الفرنسية في حقل التاريخ والجغرافيا؛ فأمسى بفضل تمكّنه مترجماً في «مجلس النظار»، ثم سكرتيراً لهذا المجلس سنة ١٩١١م،

---

= القاهرة: مدارس للأبحاث والنشر، الطبعة الأولى، ٢٠١٩م، ص٨، من مقدمة المحرر. (المترجم) [ ].

(١) عن أثر المدارس الحديثة، انظر:

Timothy Mitchell, *Colonising Egypt* (Cambridge: University of California Press, 1991), 69.

واختير عضواً في «الجمعية الجغرافية الخديوية»، التي يَسَّرَتْ له سبيلاً للقاء بطائفة من العلماء الأوروبيين، وكان له في أنشطتها ومطبوعاتها دورٌ مهمٌ<sup>(١)</sup>. وقد تشكّلَ المنهجُ العلميُّ الذي اتبَعَهُ أحمد زكي من خلال اللقاءات التي جمعت بينه وبين المستشرقين في القاهرة، ثم من خلال تفاعله معهم فيما كان يحضره من مؤتمراتهم، ثم من خلال المراسلات المتصلة بينه وبينهم بعد ذلك. وعلى الرغم من أنه كان عالماً غاًزِير الإنتاج، وشخصية عامة، فإن الكتب التي نشرها كانت أقلَّ عدداً مما نشره معاصروه بما لا يتقابَر. ولعل التجديد الذي أدخله على منهج نشر النصوص ونمط البحث الذي أخذ نفسه به هو الذي أدرجه في زمرة المبدعين من المشتغلين في ميدان تحقيق النصوص ونشرها.

ومن المهم - قبل أن نناقش التجديد الذي أدخله أحمد زكي باشا على أسلوب نشر النصوص، والذي سيصطَلحُ على تسميته في نهاية المطاف بـ«التحقيق» - أن نلقي نظرةً على توجهه الفكري. ولعل هذا الموقف يتضح على أحسن وجه بمراجعة ما كتبه عن مشاركته في مؤتمر المستشرقين الذي عُقد بلندن سنة ١٨٩٢م، ومعرض باريس

---

(١) عن هذه الجمعية، انظر:

Donald Malcolm Reid, “The Egyptian Geographical Society: From Foreign Laymen’s Society to Indigenous Professional Association,” *Poetics Today* 14, no. 3 (1993): 539–72, 554.

الدولي سنة ١٩٠٠ م. ومن الملاحظ أنه دأب على استخدام مصطلح «تحقيق» بصورة متواترة فيما حكاه عن المشاركتين كليهما، وإن لم يكن استخدامه لهذا المصطلح وصفاً لطريقة مخصوصة في نشر النصوص؛ ذلك أنه لم يستخدمه بهذا المعنى إلا سنة ١٩١١ م.

وعلى الرغم من أن كتاب «السفر إلى المؤتمر» يمكن أن يقرأ بوصفه سرداً ممتعاً وزاخراً بالمعلومات عن ثقافات البشر وعاداتهم في المدن التي زارها أحمد زكي باشا خلال رحلته، فإن الأدق أن نصف هذه الرحلة بأنها تقريرٌ أكاديميٌّ<sup>(١)</sup>. وقد أولى أحمد زكيعنايةً خاصةً لمراقد التعليم، والمكتبات (ولا سيما المكتبة الوطنية)، والطباعة، وثقافة الكتاب، ولا ريب في أنه يعني أيضاً بالمؤتمر التاسع للمستشرقين الذي عُقد في لندن سنة ١٨٩٢ م، وكان حضوره هو المقصد النهائي من وراء سفره. وقد اشتملت هذه الرحلة أيضاً على روايةً مفصلةً لرحلته إلى إسبانيا، و«إعادة اكتشافه» لتراث النصوص الأندلسي. وعلى امتداد هذه الرحلة، ناقش شيخ العروبة أسماء البلاد مناقشةً إيمولوجيَّةً (عني فيها بتعقب أصولها)، وصحَّح

---

(١) أحمد زكي باشا، السفر إلى المؤتمر، قرأه وضبطه وقدم له: أيمن فؤاد سيد، القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، ٢٠٠٠ م. وقد نُشر هذا الكتاب أوّلاً في مطبعة بولاق سنة ١٨٩٣ م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية منه على الرابط الآتي:

الأخطاء التي وقف عليها في المؤلفات الجغرافية والتاريخية العربية والأوروبية، وقدم أحياناً هوا منش علمية مستفيضة. ويعكس أسلوبه في الكتابة -والذي جاء مزيجاً من أدب الرحلات والرواية الجغرافية- مشاركته في الجمعية الجغرافية الخديوية، بوصفه مترجماً للتقارير الجغرافية<sup>(١)</sup>. وعلى الرغم من أنه لم يكتب عن طرائق نشر النصوص صراحةً في هذا الكتاب، فإنه دأب على استخدام لفظة «تحقيق» كثيراً، مقترنةً في الغالب بكلمة «تدقيق». وفيما يلي استعراضٌ موجزٌ لطريقة استخدامه لفظة «تحقيق» في كتاب «السفر إلى المؤتمر»؛ فقد استخدمناها:

- ليبيان جهوده العلمية؛ كقوله: «وقد أفرغتُ وسعي في التحقيق والتدقيق، كما يشهد به المنصفون من الناظرين».

---

(١) وقد نشر زكي في هذه الأثناء -حيث كان مساعدًا لسكرتير الجمعية الجغرافية فريديريك بُنولا (Federico Bonola) (١٨٣٩ - ١٩١٢ م)- معجمًا جغرافياً عريئاً / فرنسيًا (أحمد زكي، قاموس الجغرافية القديمة بالعربي والفرنساوي، القاهرة: بولاق، ١٨٩٩ م)، وترجم كتاب فريديريك بُنولا (*L'Egypte et la geographie sommaire historique des travaux geographiques executees en Egypte sous la dynastie de Mohammed-Aly*)، ونشره بعنوان «كتاب مصر والجغرافية»، وهو خلاصة تاريخية عن الأعمال الجغرافية التي أنجزتها العائلة المحمدية العلوية بالديار المصرية»، القاهرة: بولاق، ١٨٩٢ م.

- لبيان خُطّته المنهجية المبتكرة؛ كقوله: «وحسبي أنني طرقت  
بها باباً جديداً توصلتُ منه إلى منهاج من التحقيق، يشهد الله  
بمقدار ما عانيتُ فيه من التعب والتنقيب والمراجعة».
- لبيان زياراته إلى المدن الأوروبية؛ كقوله: «وإنني زرت  
أكثر من أربعين مدينة زيارةً تدقيقٍ وتحقيقٍ».
- لبيان كتابته العلمية؛ كقوله: «لكي تكون كتابتي عليها عن  
تحقيقٍ وتدقيق».
- لوصف التحقيق الجنائي؛ كقوله: «وكان أحد القضاة في  
أوروبا كلما نيط به تحقيقٍ واقعةٍ جنائية».
- لوصف العلماء المتضلعين؛ كقوله: «أهل التدقيق  
والتحقيق».
- لوصف الرئحة وبيان آرائهم في تحقيق أسماء البلاد؛  
كقوله: «وهذا ما بلغني في مدريد من بعض أهل السياحة  
والتحقيق».
- لوصف دراسة الأعلام الجغرافية؛ كقوله: «تحقيق الأعلام  
الجغرافية».
- لبيان أصول ما وضعته العرب من الأعلام الجغرافية؛  
كقوله: «تحقيق ما وضعته العرب من الأسماء للبلدان  
الأوروبية في قديم الزمان».

ولم يكن استخدام زكي للفظة التحقيق بهذه الدلالة الواسعة لتشمل التحقيق التاريخي، والبحث في أصول الكلمات (etymology)، والاستكشاف الجغرافي، أمراً مستغرباً آنذاك. ومع ذلك فإن توادر استخدامه لهذه اللفظة للدلالة على بعض مناهج البحث الخاصة أمرٌ جدير باللاحظة. فالتحقيق في هذا الطور كان يعني لديه الفحص النقدي لأسباب الظواهر اللغوية والثقافية والتاريخية وأصولها. ويدو أن التحقيق أتاح له الفرصة للإفصاح عن دلالات لا يمكن لمصطلحات كـ«العلم» و«النظر» أن تؤديها<sup>(١)</sup>.

ومن هنا، فإنه حين آل به الأمر إلى إطلاق هذا المصطلح على نشراته للنصوص العربية، كان يميّز عمله عن أعمال غيره من المصحّحين، من ناحية، وكان يرى من ناحية أخرى أن نشر النصوص

---

(١) ويلاحظ خالد الرويحب أن كثيراً من الشروح والحواشي المتأخرة التي مارست «التحقيق» بوصفه يرهاناً عقلياً؛ كمؤلفات الدواني (ت: ١٥٠٥م)، والإسفرييني (ت: ١٥٣٧م)، ظلت تنشر في صورة مطبوعة خلال القرن التاسع عشر للميلاد (El- Rouayheb, *Islamic Intellectual History*, 32؛ وهو ما يشي بأن المصطلح كان متداولاً في زمن أحمد زكي باشا، وأنه كان مُدرِكاً -في أكبر الظن- لاستخدامه في العلوم العقلية. زد على هذا أن التجاور بين مصطلحي «التحقيق» و«التدقيق» على هذا النحو المتواتر كما يظهر في كتاب «السفر إلى المؤتمر» يبدو أنه كان أمراً شائعاً، كما يظهر في مقدمة الدواني لشرحه على «تهذيب المنطق». انظر:

-معرفة أصول الكلمات ودراسة الأعلام الجغرافية- يستوجب تحقيقاً منهجياً لأصول المصادر النصية وتاريخها. فقد كان نشر النصوص إذن تحقيقاً تاريخياً في نظر أحمد زكي باشا.

وليست روايةُ أحمد زكي باشا عن زيارته لمعرض باريس الدولي سنة ١٩٠٠ م أقل إيضاحاً لنظرته من روایته التي أودعها كتابه «السفر إلى المؤتمر»<sup>(١)</sup>. ويتمثلُ وصفه المطول للمعرض الألماني، ولا سيما حركة الطباعة والنشر في هذا القطر الأوروبي والتي أثني عليها ثناءً عريضاً، أهميةً خاصةً في هذا السياق. ولم يلبث أن انتقل بعد هذا القسم مباشرةً إلى وصف المختارات الألمانية في الكيمياء والتصوير الفوتوغرافي. ولشن بدا من المستغرب أن يجمع بين الحديث عن نشر الكتب ووصف الكيمياء والتصوير الفوتوغرافي في صعيد واحد، فإن الصلة بينهما كانت واضحةً لديه؛ حيث لاحظ أهمية التصوير للبحث الأثري والجغرافي. وقد ذكر في كتاباته الأخرى أن التصوير الفوتوغرافي سوف يهيئ الأساس اللازم لإحياء

---

(١) أحمد زكي باشا، الدنيا في باريس ١٩٠٠، بولاق: المطبعة الأميرية، ١٩٠٠ م، ص ٢٤٩-٢٦٦. وللاطلاع على ترجمة فرنسية للكتاب مشفوعة بدراسات نافعة، انظر:

Aḥmad Zākī, *L'Univers à Paris 1900: Un Lettre Egyptien à l'Exposition Universelle de 1900*, ed. Mercedes Volait (Paris: Ed. Norma, 2015).

الآداب العربية<sup>(١)</sup>. وقد سافر أحمد زكي فيما تلا ذلك من سنوات إلى إسطنبول وغيرها من المدن لزيارة مكتباتها، وتصوير ما كانت تضمه من المخطوطات العربية<sup>(٢)</sup>، ثم رجع بهذه المصورات إلى القاهرة وعكف على فهرستها وحفظها في مكتبه، المعروفة بـ«الخزانة الرَّكِية»، واتخذها أساساً لكتير من الكتب التي نشرها.

وفي سنة ١٩١٠م، وافق مجلس النُّظار على المقترن الذي تقدَّم به أحمد زكي باشا لإنشاء «لجنة إحياء الآداب العربية»، ورصد له مبلغًا ضخماً لتنفيذ خططه<sup>(٣)</sup>. وتم تعيينه رئيساً للقسم الأدبي بالمكتبة الخديوية [دار الكتب المصرية]. وكانت الغاية التي قصدت

---

(١) فمن ذلك مثلاً أنه يشير إلى هذه الأهمية في مقدمة كتابه عن علامات الترقيم، انظر: أحمد زكي باشا، الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، قدم له واعتنى بنشره: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية، بيروت: مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب، دار البشائر الإسلامية، ١٩٩٥م، ص ١٢. وكان هذا الكتاب قد نُشر أولاً في بولاق، سنة ١٩١٣م.

(٢) نشر أحمد زكي باشا سنة ١٩٠٩م تقريراً يتناول فيه تنظيم المكتبات العامة في إسطنبول. انظر: أحمد زكي، تقرير بشأن تنظيم الكتبخانه العمومية بالقسطنطينية، إسطنبول، ١٩٠٩م. ولم أتمكن من الاطلاع على هذا التقرير.

(٣) لم أتمكن من الوقوف على مقترن أحمد زكي باشا، بيد أن عبد المجيد دباب أورد مضمونه الأساسي في كتابه: تحقيق التراث العربي، ص ٩٦، ٩٧.

هذه اللجنة إلى تحقيقها هي تصحيح النشرات القديمة التي أصدرتها مطبعة بولاق، وإعداد نشرات جديدة تستند إلى الأصول الخطية الجديدة والمناهج الحديثة. وقد تلقى زكي باشا الدعم المالي اللازم لتصوير المخطوطات، ونسخها، وإنشاء فريق من المصحّحين والمُحقّقين. وقد تمكّن بفضل هذه اللجنة من تحويل مهمة تحقيق النصوص إلى عمل تعاوني منظم<sup>(١)</sup>.

---

(١) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٩٦ وما بعدها؛ محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ٨١-٨٣.

## تحقيقـات أـحمد زـكي باشا

لم يُقدّر لأحمد زكي باشا طوال حياته المهنية أن ينشر إلا أقلً من عشرة كتب، وهو عددٌ قليلٌ نسبياً، وخاصةً إذا قورن بما نشره سواه من السابقين عليه أو المعاصرين له. ييد أن أهمية تحقيقـات أـحمد زـكي تكمن في جانبيـن؛ أحدهما: اختيار النصوص، والآخر: المناهج والأـساليـب التي اتبعـها في تحقيقـ هذه النصوص. وتشمل تحقيقـاتـه الكـتب الآتـيـة:

- ١ - التبر المسبوك في ذيل السـلوك، للـسـخاوي، بـولـاق، ١٨٩٦ مـ.  
(وقد سمـى نـشرـته لـهـذا الـكتـاب تصـحـيـحاـ).  
٢ - نـكـتـ الـهـمـيـانـ فـي نـكـتـ الـعـمـيـانـ، للـصـفـديـ، الـقـاهـرـةـ: الـمـطـبـعةـ الـجمـالـيـةـ، ١٩١١ مـ. (وقد سمـى نـشرـته لـهـذا الـكتـاب تصـحـيـحاـ).  
٣ - الأـدـبـ الصـغـيرـ، لـابـنـ الـمـقـعـ، الـقـاهـرـةـ: الـمـطـبـعةـ الـجمـالـيـةـ، ١٩١١ مـ.

---

(١) السـخـاوـيـ، التـبرـ المـسـبـوكـ فـي ذـيلـ السـلـوكـ، تصـحـيـحـ: أـحمدـ زـكيـ، الـقـاهـرـةـ: بـولـاقـ، ١٨٩٦ـ مـ. ويـمـكـنـ الـاطـلاـعـ عـلـىـ نـسـخـةـ رـقـمـيـةـ مـنـ هـذـاـ الـكتـابـ عـلـىـ الـرـابـطـ الـآتـيـ:ـ

- ٤- كتاب التاج في أخلاق الملوك، للجاحظ، بولاق، ١٩١٤ م.
- ٥- كتاب الأصنام، لابن الكلبي، بولاق، ١٩١٤ م.
- ٦- مسالك الأنصار في ممالك الأنصار، للعمري، المجلد الأول، بولاق، ١٩٢٤ م. ولم يتحقق زكي باشا من هذا الكتاب سوى مجلده الأول فقط.
- ٧- كتاب أنساب الخيل، لابن الكلبي. وقد شرع زكي باشا في تحقيقه، ولكنه لم يُتمه، فنشر بعد وفاته سنة ١٩٤٦ م.
- وبالإضافة إلى هذه الكتب، تولى أحمد زكي باشا التخطيط والإشراف على تحقيق عدد من الكتب، نذكر منها على وجه الخصوص «صبح الأعشى» للقلقشندى (أربعة عشر مجلداً، ١٩٢٠ م)، و«نهاية الأرب» للنويرى (بولاق، حيث نُشر المجلد الأول سنة ١٩٢٢ م)، و«كتاب الأغاني» للأصفهانى (بولاق، حيث نُشر المجلد الأول منه سنة ١٩٢٧ م)، وهي طبعة مُتقنة من طبعة بولاق القديمة<sup>(١)</sup>. وتدلنا عناوين هذه الكتب على أنه قد صرف جهدةً إلى تحقيق أمهات الكتب أو أصولها في الأدب العربي والتاريخ. ومن الملاحظ أنها خلت تماماً من أي كتاب ذي طابع ديني أو مدرسي تعليمي؛ كجموع الحديث وشروحها، التي نُشرت فيما مضى وكانت متوافرة إلى حدٍ ما. زد على ذلك أن هذه الكتب

---

(١) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٣١٩ - ٣٢١.

لم يكن لأيٌ منها تاريخٌ متصلٌ من حيث رواية النص ونقله. والواقع أن بعض هذه النشرات كان يعتمد على نسخ خطية نفيسة لا يكاد يعرفها أحدٌ تقريباً، وهي النسخ التي اكتشفها أحمد زكي؛ وللهذا فقد بدا من المعقول أن يسمى مشروعه «لجنة إحياء الآداب العربية».

وكان كتاب «التبير المسبوك في ذيل السلوك» للسعداوي (بولاق، ١٨٩٦م) أول كتاب ينشره أحمد زكي باشا. وقد عُوَلَ في هذه النشرة - التي سمّاها تصحيحاً - على نسخة وحيدة محفوظة في الكتبخانة الخديوية، وأشار في غلاف الكتاب إلى رقم النسخة المخطوطة في فهرس المكتبة<sup>(١)</sup>. وقد حذا أحمد زكي - فضلاً عما تقدم - حذو الطرائق التي اتبعها مُصححُو بولاق في تصحيح الكتب، فجعل للكتاب حرد متنٍ وصف فيه النسخة التي اعتمد عليها بأنها «نسخة سقيمةٌ وحيدةٌ»<sup>(٢)</sup>.

---

(١) جاء على صفحة الغلاف ما نصه: «منقولاً عن نسخة في مجلد بقلم عادي بخط الشيخ محمد بن أحمد بن محمد الشلبي الحنفي، فرغ من كتابتها في يوم السبت حادي عشر جمادى الآخرة سنة ١٠٥٣، وهذه النسخة الوحيدة محفوظة في الكتبخانة الخديوية بنمرة ٤٠ من قسم التاريخ».

(٢) جاء في حرد المتن ما نصه: «تم طبع كتاب التبير المسبوك في ذيل السلوك بالطبعية الأميرية ببولاق مصر المحمية في ظل الحضرة الخديوية العباسية ... مقابلًا على نسخة سقيمة وحيدة غير عليها بالكتبخانة الخديوية الفريدة، مع المحافظة على مطابقة الفرع لأصله بحسب الإمكان، وذلك في أواخر صفر الخير عام ١٣١٥».

وعلى الرغم من أن نشرة زكي باشا لكتاب «التبير المسبوك» سنة ١٨٩٦ تحمل بعض السمات التي امتازت بها نشرات بولاق الأولى، كخلوها من الفهارس، واستخدام صفحة الغلاف وحده المتن في وصف النسخة المخطوطة وبيان العمل في الكتاب، فإن هذه النشرة مُبَيَّنةً لنشرات بولاق من وجوه كثيرة؛ أولها: أنه يصف الحالة المادية للنسخة المخطوطة التي اعتمد عليها. وثانيها: أنه يُبيِّن المكان الذي حفظت فيه، ويشير إلى رقمها في الفهرس، وهو أمرٌ جديٌّ يُنبئ في وضوح عن اتباع الأساليب الأوروبية في نشر النصوص. وثالثها: أنه قدّم توثيقاً نقدياً أثبته في هوامش الكتاب، دون حاشيته. وقد أ Rossi جمع الأصول الخطية ومقابلتها عنصراً مهماً فيما نشره أحمد زكي باشا من نصوص.

وقد اعتمد زكي باشا في نشرته لكتاب الصفدي «نُكْت الْهِمْيَان» في نُكْت الْعُمَيَان» سنة ١٩١١ م - حيث كان يُسمى عمله إلى هذا التاريخ تصحيحاً - على أربعة نسخ خطية محفوظة في مكتبات إسطنبول، كان قد صورها إبان زيارته لها؛ فأعطى كل نسخة رمزاً لاتيناً، وقارن بين هذه النسخ وأثبت ما بينها من فروق<sup>(١)</sup>.

وقد جعلت طريقة أحمد زكي باشا في نشر النصوص تتطور خلال العقود التالية، ولا سيما بعد أن عُيِّن رئيساً للجنة إحياء الآداب

---

(١) خليل بن أبيك الصفدي، نُكْت الْهِمْيَان في نُكْت الْعُمَيَان، تصحيح: أحمد زكي باشا، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١١ م. مقدمة المصحح.

العربية بالكتبخانه الخديوية (التي سُتُّعرف بعد ذلك بدار الكتب المصرية). وقد امتازت تحقيقاته بالسمات الآتية:

- يصف أحمد زكي باشا طبيعة عمله في صفحة الغلاف؛ فيذكر أنه تحقيق، ويصف نفسه بأنه محقق.
- يُصدر تحقيقاته بمقدمة ضافية تشتمل على بيان طبيعة عمله في نشر النص، ووصف لنسخة الخطية، وعرض سياقه التاريخي، والأهم من ذلك أن هذه المقدمة كانت تتضمن حديثاً عن الظروف التي اكتنفت عمله وتطور بحوثه.
- شَفَعَ تحقيقاته بفهارس تحليلية، وقوائم بالكتب المُعِينة على التوسيع في البحث والدرس، ولعله كان يترَّسَم في ذلك خطى المستشرق الألماني فستنفلد (Wüstenfeld)؛ حيث أعرب عن شكره له وثنائه عليه في مقدمة تحقيقه لـ «كتاب الأصنام»<sup>(١)</sup>.

---

(١) انظر: ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، الطبعة الأولى، القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩١٤م، ص ٣٤.

[يقول أحمد زكي باشا في الثناء على فستنفلد: «... وقد نبهت على ذلك في كثير من الحواشى التي وضعتها في أسفل هذا الكتاب. ولكن ذلك لا يغضن من فضل العلامة البخائنة النقابة وستنفلد الألماني، الذي يحلو لي -بصفتي من أبناء الشرق العارفين أقدار الرجال - أن أُسْطِرَ له على الدوام =

- درج على استخدام صور فوتوغرافية للأصول الخطية التي عوّل عليها. وعلى الرغم من أن الأثريين والجيولوجيين والجغرافيين كانوا يستخدمون التصوير الجغرافي آنذاك، فإن استخدامه في نشر النصوص لم يكن أمراً شائعاً، وإنما كان على المُصحّحين قبل استخدام الصور الفوتوغرافية تكليف أحد النّسّاخ بكتابة نسخة من المخطوط يمكن اتخاذها أساساً للنشر، وربما أفضى ذلك إلى وقوع بعض الأخطاء، ولا سيما إذا لم يكن الناسخ عالماً مكتيناً. وقد صور زكي ومساعدوه كثيرةً من المخطوطات المحفوظة في مكتبات مصر وأوروبا والجزيرة العربية وتركيا، وقاموا بفهرستها وحفظها في مكتبة أحمد زكي باشا، المعروفة بـ«الخزانة الرّكية». ويبدو أنه اكتشف أهمية التصوير الفوتوغرافي في نشر النصوص بفضل عمله في «الجمعية الجغرافية الخديوية».

- حظيت تحقیقات زكي بتعليقات نقدية توثق النسخ الخطية، وتتبّه على الاختلافات الواردة في المصادر الأخرى، كما

---

= آيات الشكر والثناء؛ لخدمته للشرقين والمستشرقين، وتوفّره على إحياء كثير من مآثر العرب، ولانقطاعه لتلك المباحث الطنانة التي رفعت ستار الإبهام عن كثير من المعضلات العلمية والأدبية والتاريخية». السابق نفسه. (المترجم)]].

اشتملت هذه التعليقات على شروح لبعض الفقرات المُعِضلة.

- قام زكي بترتيب النص في فقرات متماسكة من حيث الموضوع [وهو ما يُعرف بالتفقيـر]؛ لإعـانة القارئ على فهمـه بصورة أفضـل. ولم يكن تفـقـير النصوص المنشورة عادةً متبـعةً بين مـصـحـحـي بـولـاقـ الـأـوـاـئـلـ، ولا بين المـحـقـقـينـ الـأـوـرـوـبـيـنـ.

- استحدث زكي نظام علامات التـرـقـيمـ؛ حيث دعا في كتابه «الـدـنـيـاـ فـيـ بـارـيسـ» (الـمـنـشـورـ سـنـةـ ١٩٠٠ـ مـ) إـلـىـ الـأـخـذـ بهـذـهـ الـعـلـامـاتـ عـلـىـ نـحـوـ يـتـيحـ قـرـاءـةـ مـثـلـىـ لـلـكـتـبـ المـنـشـورـةـ<sup>(١)</sup>ـ. وـلـمـ يـكـنـ الـأـخـذـ بـهـذـهـ الـعـلـامـاتـ -ـ معـ ذـلـكــ أـسـلـوـبـاـ مـعـهـوـدـاـ بـيـنـ مـصـحـحـيـ بـولـاقـ الـأـوـاـئـلـ، ولا بـيـنـ المـحـقـقـينـ الـأـوـرـوـبـيـنــ. وـفـيـ سـنـةـ ١٩١٣ـ مـ، وضعـ زـكـيـ أـوـلـ

---

(١) يقول أحمد زكي في تصديره لكتاب «الـدـنـيـاـ فـيـ بـارـيسـ»: «رأينا تقدـمـ العـصـرـ فيـ الـكـتـابـ وـالـفـكـرـ، يـوجـبـ إـتـحـافـ أـبـنـاءـ الـعـرـبـ بـالـإـشـارـاتـ الـمـسـتـعـملـةـ فيـ أـغـلـبـ الـلـغـاتـ الـأـوـرـوـبـيـةـ؛ لـإـرـشـادـ الـقـارـئـ عـلـىـ مـوـاـقـعـ الـوـقـوفـ الـقـلـيلـ، وـمـوـاـضـعـ الـتـعـجـبـ وـالـحـيـرـةـ وـالـاسـتـفـهـامـ، وـنـحـوـ ذـلـكــ. لـاجـرمـ أـنـ هـذـهـ الـإـشـارـاتـ خـيـرـ مـرـشـدـ لـهـ فيـ حـسـنـ التـلاـوةـ، وـعـدـمـ خـلـطـ الـجـمـلـ مـعـ بـعـضـهـاـ، كـمـاـ هـوـ حـاـصـلـ فـيـ أـغـلـبـ الـمـطـبـوعـاتـ الـعـرـبـيـةـ، بـحـيثـ يـضـطـرـ الـإـنـسـانـ كـثـيرـاـ لـمـرـاجـعـةـ نـفـسـهـ وـإـعـادـةـ الـقـرـاءـةـ لـمـعـرـفـةـ أـوـلـ الـجـمـلـةـ مـنـ آـخـرـهــ». انـظرـ: أـحمدـ زـكـيـ، الـدـنـيـاـ فـيـ بـارـيسـ، ١٩٠٠ـ مـ، الـمـقـدـمـةـ.

دليل إرشادي حديث يتناول علامات الترقيم التي طبّقها على نحو منهجي منتظم فيما حققه من نصوص<sup>(١)</sup>. ولقد كان المصطلح العربي الذي استخدمه للدلالة على هذا النظام من ابتكاره.

وفي سنة ١٩١٤م، أخرج أحمد زكي باشا كتابين صارا ممثّلين لطريقته في نشر النصوص؛ أحدهما: «كتاب التاج في أخلاق الملوك»، المنسوب للجاحظ، ونشرته لجنة الآداب العربية بالكتبهانه الخديوية، وطبع في بولاق، والآخر: «كتاب الأصنام» لابن الكلبي، وطبع أيضاً في بولاق<sup>(٢)</sup>. وقد اشتمل كُلُّ كتابٍ منها

---

(١) أحمد زكي، الترقيم وعلاماته في اللغة العربية. ويذكر عبد المجيد دياب أنه كانت هناك محاولات لوضع نظام لعلامات الترقيم قبل أحمد زكي باشا. انظر: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٢٦٩. ولعل من المفيد أن تقارن بين الدليل الإرشادي الذي وضعه الشيخ نصر الهرريني في أصول الخط والإملاء (١٨٧٢م) والدليل الإرشادي الذي وضعه أحمد زكي في بيان علامات الترقيم (١٩١٣م)؛ فالعملان كلاهما صنفَا لتقديم حلول للمشكلات التي ظهرت بأثر من الأخذ بتقنية الطباعة.

(٢) ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي، القاهرة: بولاق، ١٩١٤م. وثمة طبعة ثانية منقحة من هذا الكتاب صدرت سنة ١٩٢٤م؛ ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي، الطبعة الثانية، القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٢٤م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من طبعة سنة ١٩١٤م على الرابط الآتي:

على مقدمةٍ ضافيةٍ غير مسبوقةٍ في بابها<sup>(۱)</sup>. وقد اعتمد في هذه النشرات على نسخٍ مصورةٍ من المخطوطات، وأورد بعضها في ملحق الكتاب. ودرج على استخدام مصطلح تحقيق بصورة متواترة، واصطلاح على تسمية العملية التي قام بها للتبث من صحة نسبة الكتاب إلى مؤلفه «تحقيق نسبة الكتاب»، وللتثبت من عنوانه «تحقيق اسم الكتاب»، لفحص مصادره ودراسة طرق روایته «تحقيق في رواة الكتاب»<sup>(۲)</sup>.

---

= <http://hdl.handle.net/2333.1/cnp5ht95>

(۱) إن إلقاء نظرة على النسبة التي تمثلها المقدمة والفهارس والدراسات المكملة التي شفع بها أحمد زكي باشا النص المحقق أمر لا يخلو من دلاله؛ فالمقدمة التي صدر بها تحقيقه لـ«كتاب الناج في أخلاق الملوك» تبلغ ۸۴ صفحة، بالإضافة إلى ۷۷ صفحة خصصها للملحق والفهارس والدراسات المكملة، في حين يشغل النص الفعلي للكتاب ۱۸۶ صفحة. وأما مقدمته لـ«كتاب الأصنام» فتبلغ ۴۳ صفحة، سوى ۴ صفحة أفردها للملحق والفهارس والدراسات المكملة، في حين يشغل النص الفعلي للكتاب ۵۹ صفحة.

(۲) أما فيما يتصل بـ«كتاب الناج في أخلاق الملوك» فإن نسبةه إلى الجاحظ كانت موضع خلاف، ولا سيما أن المؤلفين القدماء -من أمثال ابن النديم وأبي حيان التوحيدى- لم يذكروا هذا الكتاب قط من بين ما ذكروه من مصنفات الجاحظ. وقد توفر أحمد زكي باشا -في سياق معالجته لهذه المشكلة الفيلولوجية- على فحص الأدلة الداخلية والخارجية التي تبئ عن صحة نسبة هذا الكتاب إلى =

والحق أن المعنيين كليهما اللذين يشير إليهما مصطلح «التحقيق»، أي: التحقيق بمعنى البحث الجغرافي، والتحقيق بمعنى نشر النصوص، اجتمعا في معنى واحد يلوح لنا في آخر ما أصدره أحمد زكي باشا من تحقیقات، ونعني به كتاب «مسالك الأ بصار في ممالك الأ بصار» للعمرى (ت: ١٣٤٩هـ / ١٩٢٤م)، وهو كتابٌ موسوعيٌّ في حقلِ الإدراة والجغرافية صُنف خلال العصر المملوكي. وبيان ذلك أن زكي أراد أن يتحقق من أسماء البلدان وأن يحدد الموضع التي ورد ذكرها في كتاب العمرى؛ فقرأ مسودة تحقيقه للكتاب على أحد علماء الآثار الفلسطينيين في القدس؛ حتى يستوثق مما إذا كانت الموضع المذكورة في الكتاب تطابق الموضع الحالية أم لا<sup>(١)</sup>. وعلى هذا النحو، يدل مصطلح

= الجاحظ، وفصل القول في ذلك. وهذا النظر المتأني في مسألة تحديد مؤلف الكتاب يُسميه أحمد زكي أيضاً تحقيقاً. انظر: الجاحظ، كتاب الناج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكي، الطبعة الأولى، القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩١٤م، ص ٣٤-٦٠.

(١) ابن فضل الله العمرى، مسالك الأ بصار في ممالك الأ بصار، المجلد الأول، تحقيق: أحمد زكي، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٩٢٤م، مقدمة التحقيق. وانظر أيضاً: أنور الجندي، أحمد زكي الملقب بشيخ العروبة، ص ٦١.

[يقول أحمد زكي باشا في مقدمة تحقيقه لكتاب «مسالك الأ بصار»: «وقد عُنيت كل العناية وبذلت غاية الجهد في تحقيق هذا الجزء الأول، =

«التحقيق» - كما استخدمه زكي - على الفحص المستوعب لتاريخ النص ومصادره ورواته وكيفية تلقيه.

---

= وسافرتُ إلى فلسطين في صيف العام الماضي؛ لتطبيق ما أورده المؤلف عن المسجد الأقصى من البيانات الفنية المعمارية والاصطلاحات الهندسية البنائية التي لم يجر بها قلمٌ كاتِبٌ قط، لا من العرب ولا من العجم، لا قديماً ولا حديثاً. (المترجم) [.]



## تراث أحمد زكي باشا

يعزو العلماء العرب المحدثون الذين توفروا على التاريخ لنشر النصوص في العصر الحديث؛ كعبد السلام هارون، وعبد المجيد دياب، ومحمد الطناحي، الفضل إلى أحمد زكي باشا في استحداث بعض الأساليب الجديدة في تحقيق النصوص، والأخذ بنمط من البحث الفيلولوجي والتاريخي، على نحو أسهם في بناء جيل من المحققين خلال العقود الأولى من القرن العشرين<sup>(١)</sup>. وكانت الطريقة التي اتبعها زكي في نشر النصوص، واصطلح على تسميتها بـ«التحقيق»، كانت مزيجاً من المناهج العلمية المعهودة في «تصحيح النصوص ومقابلتها»، وألوان الابتداع والتجارب التي استحدثتها فريق من المصححين المتضلعين الذين انتسبوا إلى مطبعة بولاق، والمناهج والطرائق التي أخذ بها الجغرافيون والمستشرقون الذين التقى بهم أحمد زكي وعمل معهم. وكان زكي يعني بالتحقيق

---

(١) لمزيد من التفاصيل عن أحمد زكي ومحققته قطوف أدبية: دراسات نقدية في التراث العربي حول تحقيق التراث، القاهرة: مكتبة السنة، ١٩٨٨م، ص ٤١-٣٩؛ عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٩٤، ٩٥؛ محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ٨١، ٨٢.

لتحقيقاته أشدَّ العناية، ثم يعُكِّف على إنجازها في دقةٍ بالغةٍ قلَّ نظيرُها. وقد اتجه إلى إنشاء بعض الجمعيات العلمية ومعاهد البحث في القاهرة مُسْتَلِهمًا في ذلك نظائر هذه المعاهد وتلك الجمعيات في أوروبا، وستغدو الكتبخانة الخديوية في ظل إدارته أحدَ معاهدِ البحث وقواعد النشر العلمي، والمثال الذي ستحذو حذوه المؤسسات البحثية الأخرى.

ولم تكن الطريقةُ التي اتبعها أحمد زكي باشا في نشر النصوص هي مظهر الإبداع الوحيد الذي اتسم به مُنْجَزُهُ، ولكنه كان مُبدعًا أيضًا في نمط البحث الذي أخذ نفسه به؛ فمن ذلك أن مكتبه الخاصة، المعروفة بـ«الخزانة الزَّكية»، التي وقفها بعد ذلك على دار الكتب المصرية، كانت نسيجًّا وحدتها من حيث اشتتمالها على المصادر الأولى وطبعات الكتب وأدوات البحث التي عَزَّزَت أسلوبه في البحث ومنهاجُه في تحقيق النصوص<sup>(١)</sup>؛ فقد كانت تضم طائفَةً من المخطوطات الأصلية، والمُصْوَرَات، والنشرات العلمية الأوروبية والعربية، كما اتَّخذ لها أحمد زكي الفهارس وقوائم الكتب وبطاقات البحث. وكان ذلك كُلُّهُ يستوجب إعدادًا طويلاً وتنظيمًا وتمويلًا. زد على هذا أن الرجل كان مُوفقاً في الاتصال بجملة من

---

(١) لمزيد من التفاصيل عن الخزانة الزَّكية، انظر:

Ryad, “An Oriental Orientalist,” 150–53.

الشبكات العلمية العربية والتركية والأوروبية على نحو أتاح له الحصول على الكتب والمخطوطات<sup>(١)</sup>.

وكان أحمد زكي باشا يدرك أهمية التعاون بين الباحثين في سبيل «إحياء الآداب العربية»؛ ومن هنا فقد أنشأ بعض اللجان العلمية، وحرص على التعاون مع غيره من العلماء. ومن أجل العلماء الذين تعاون معهم أحمد زكي المؤرخ الأديب محمد عبد الجواد الأصمعي (١٨٩٤-١٩٦٧م)، الذي أشرنا إليه آنفًا، والذي شارك في عدد من مشروعات التحقيق، ولا سيما المشروع الذي تغياً مراجعة النشرات القديمة التي صدرت عن مطبعة بولاق. وسيجدوا الأصمعي بعد ذلك أحد المُحققين في دار الكتب، وقد تعاون مع أحمد زكي باشا

---

(١) عن الورّاقين والوسطاء الذين استعان بهم أحمد زكي باشا في إسطنبول وأوروبا، انظر: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ١١٩، ١٢٠، وراجع أيضًا:

Ryad, “An Oriental Orientalist,” 151–52.

[ومن أشهر هؤلاء الورّاقين أمين هندية الذي يقول عنه أحمد زكي في سياق حديثه عن تكوين خزانة كتبه: «سُعِفْتُ وَهَمْتُ بِهَا [أي بخزانة كتبه]، وَلَا هِيَمْ قَيِّسٌ بِلِيلٍ»، فكانت كل أسبوع على التقرير أُمُّرٌ بالكتبي المشهور أمين أفندي هندية، وأشتري منه ما تيسر من الكتب، وكان يرشدني إلى طريفها ونفيسيها]. وتجدر الإشارة إلى أن أمين هندية هو الذي أنشأ مطبعة هندية بحي الموسكي في القاهرة. انظر: عبد المجيد دياب، مرجع سابق، ص ١١٩. (المترجم).]

تعاوناً وثيقاً، ولا سيما أنه كان يُشبه أحمد زكي إلى حدٍ كبيرٍ في طريقة البحث وفي الاهتمامات الفكرية جميئاً. وكان كتابه «العرب وأطوارهم: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية» هو أقدم مؤلفاته<sup>(١)</sup>. وكذلك عكف الأصمعي -تحت إشراف أحمد زكي- على نشر تصحيحات الشنقيطي لطبعه بولاق من «كتاب الأغاني»، وتصحيحات لأحمد تيمور باشا لطبعه بولاق من كتاب «لسان العرب»<sup>(٢)</sup>، وأعدَّ بعض الفهارس لـ«كتاب الأغاني»، وكتب دراسة في التعريف بهذا الكتاب ومؤلفه، وبيان السياق الثقافي والأدبي الذي اكتنفه<sup>(٣)</sup>. وشارك أيضاً -كأحمد زكي باشا- في المناقشات العامة التي دارت حول التحقيق التاريخي لبعض المواقع الدينية والقومية؛ حيث نشر في سنة ١٩٢٤ م دراسةً بعنوان «قلعة محمد علي لا قلعة نابليون: بحث تاريخي أثري»، ذهب فيها إلى أن القلعة التي يُبيّنَت على جبل المقطم لم تكن من بناء نابليون بونابرت، وإنما

(١) وقد اشتمل هذا الكتاب بوصفه تأريخاً للعرب والعربية على بعض الخرائط والرسوم الإيضاحية؛ انظر: محمد عبد الجواد الأصمعي، العرب وأطوارهم: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٢ م.

(٢) انظر: تصحيح لسان العرب، لأحمد تيمور؛ تصحيح كتاب الأغاني، للشنقيطي.

(٣) محمد عبد الجواد الأصمعي، أبو الفرج الأصفهاني وكتابه الأغاني، القاهرة: دار المعارف، ١٩٥١ م.

يرجع الفضلُ في بنائها إلى محمد علي. وقد عوَّل الأصمعي في هذه الدراسة على البحوث الأثرية والمُسْوح الجغرافية والمصادر التاريخية، التي كانت في معظمها مخطوطاتٍ؛ للتحقق من هذه الدعاوى. ولقد كان الشبهُ بين أحمد زكي والأصمعي -من حيث السيرة العلمية- أمراً مدهشاً؛ فكلاهما جمع بين تحقيق النصوص وإجراء البحوث التاريخية/ الأثرية<sup>(١)</sup>.

على أن الوفاء بالمعايير الدقيقة التي كان أحمد زكي باشا يشترطها كانت أمراً صعباً في بعض الأحيان؛ ومن هنا فقد لاحظ بعض معاصريه -كالمؤرخ السوري محمد كرد علي (١٨٧٦ - ١٩٥٣م)- أن نُشدَّانَ أحمد زكي باشا للكمال قد منعه أحياناً من الاعتماد على الآخرين، وهو ما أفضى بالتبعية إلى تأخر صدور بعض التحقيقات<sup>(٢)</sup>.

---

(١) محمد عبد الجواد الأصمعي، قلعة محمد علي لا قلعة نابليون: بحث تاريخي أثري، القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٢٤ م.

(٢) انظر: أنور الجندي، أحمد زكي الملقب بشيخ العروبة، ص ٦٠. وكان أحمد زكي باشا دائم الشكوى من الأخطاء التي يقع فيها عُمَّال المطبع. انظر على سبيل المثال: الصفدي، نكت الهميان في نكت العميان، مقدمة أحمد زكي باشا.

[يقول أحمد زكي باشا في مقدمة الكتاب المشار إليه: «وهنا نسترحم القارئ ونبهه إلى تقصير جزئي وقع أثناء الطبع بالرغم عن كل عنيتنا وتعينا. وذلك أن عُمَّال المطبع العربية ليسوا متعددين على وضع هذه =

وبعد، فقد أفضت ريادةُ أحمد زكي باشا في استخدام التصوير إلى تحولٍ في طريقة نشر النصوص؛ ذلك أنه لما كانت أصول المخطوطات العربية مُفرقةً متاثرةً في شتى أنحاء العالم، فقد أضحت النسخُ المُصوّرةُ الوسيلةُ المُثلّى - من حيث الاقتصادية والاعتمادية - للحصول على نسخٍ من المخطوطات التي نجت من عوادي الزمن. وعلى الرغم من أن المُحقّقين ظلوا يعتمدون على النسخ بضعة عقود أخرى، فقد استبدلوا بهم في نهاية المطاف المُصوّرين المحترفين. فلما أنشأت جامعةُ الدول العربية معهد المخطوطات العربية في القاهرة سنة ١٩٤٦م، كان من المقاصد الأساسية لإنشائه تصويرُ جميع ما بقي من المخطوطات العربية وحفظها في صورة ميكروفيلم. وبحلول ستينيات القرن العشرين، أصبح المعهدُ يضم أكبر مجموعة من المخطوطات المصوّرة في العالم<sup>(١)</sup>؛ فصار ما كان يستشرفُهُ أحمد زكي حقيقةً واقعةً.

---

= العلامات؛ فأخذوا بما أردناهم عليه، ونبهناهم إليه. ولذلك جاءت بعض العلامات في غير مواضعها. وهو تقديرٌ ماديٌّ نطلب اغفاره لهم في هذه المرة الأولى». (المترجم) [.]

(١) عمل محمود الطناحي في المعهد عدة سنوات. وللوقوف علىشهادته في المعهد انظر: محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص

## ملاحظات ختامية

على الرغم من أن هذه الدراسة لم تكن من الشمول والإحاطة بحيث تستوعب التواريخ المتشابكة لنشر النصوص العربية، فقد أوضحت الأهمية التي ينطوي عليها تاريخُ طريقة النقد والنشر - لا مجرد الطباعة والنشر - بالنسبة لتاريخ الأفكار. والحق أن نشر النصوص أمرٌ قديمٌ قدَّم الكتابة نفسها، وأن المناهج التي اتبَعَت في نسخ هذه النصوص وروايتها وتوثيقها تباينَ هائلاً يرجع إلى تباين الأحوال المادية والاجتماعية والثقافية. وفي سياق النظر في العمليات التي اقترنَت بتغيير تسمية طرائق نشر النصوص من التصحيح إلى التحقيق، فحصَت هذه الدراسةُ كيف تفاعل المصححون الذين داروا في ذلك مطبعة بولاق مع المناهج النقدية التي نشأت في كنف ثقافة المخطوطات، حيث طبَّقُوا أحياناً المناهج الفيلولوجية ذاتها، وأعادوا إنتاج الأشكال النصية نفسها، في حين استكشَفُوا بالتزامن مع ذلك الإمكانيات التي أتاها لهم تقنية الطباعة الحجرية.

ولقد ارتَأَتْ أن الغاية الأساسية للتصحيح كانت تمثِّلُ في حفظ النص على اختلاف صيغه وتوثيقه داخل التقليد الخطابي العلمي.

وبحلول أواخر القرن التاسع عشر للميلاد، أصبح التحقيق -من حيث هو شكلٌ من أشكال البحث التاريخي النقي وتجسيده له- الشكل السائد لنشر النصوص القديمة نسراً علمياً. ويسبب تأثير الهيمنة الثقافية الأوروبية، قام العلماء في شتى أصقاع العالم بالمواهمة بين طرائفهم في نشر النصوص وبين هذه المعايير والأشكال النصية الجديدة.

على أن الهيمنة الثقافية الأوروبية لا يمكن أن تُفسّر لنا بمفرداتها الجاذبية التي حظيت بها طريقة الأوروبيين في التحقيق. ولقد بدألي ابتعاء فهم هذه الجاذبية وال المجالات التي أتاحتها لظهور أشكال نصية جديدة -النظر إلى طبيعة التحقيق وما يضطلع به من أدوار. وبعبارة أخرى، ما الذي دعا إلى نشر النصوص على هذا النحو؟ كيف كانت تُقرأ؟ وما فائدتها في المباحث المعرفية التاريخية والفيلولوجية الناشئة؟ لقد كان التحقيق بالنسبة لأحمد زكي باشا وغيره من مُحققِي جيله يتبع لهم نمطاً من البحث التاريخي وشكلًا نصيًّا بدا إيزانًا بالعدول عن الدرس النصي التقليدي وتعزيز النزعة التاريخانية. وكان المُحقق -خلافاً للمُصحح- أشبه إلى حدٍ ما بالأنثري؛ حيث يقوم بالكشف عن الآثار النصية «النادرة» و«الميّة» ويعيد بناءها على نحو يعود بالنفع على الأمة الوليدة.

وبحلول ثلثينيات القرن العشرين، لم تعد أساليب نشر النصوص

وأنماط البحث المرتبطة بالتحقيق هي وحدها التي تم قبولها واعتمادها بوصفها أمراً تقليدياً مألوفاً، ولكن عملية نشر النصوص نفسها صارت وثيقة الصلة بـ«إحياء التراث» في العموم. فالقوميون والإصلاحيون والتقليديون، من أصحاب الآراء المختلفة والمتصارعة في الغالب، كانوا جمِيعاً يُشجّعون تحقيق النصوص بحسبانه جزءاً من برنامج أوسع للتحرّر الثقافي والسياسي<sup>(١)</sup>.

إن التحول الذي طرأ على ناشر النص، من كونه مجرد مُصحّح يستوثق من الرواية الصحيحة للنص ويثبتُ من نسخه على الوجه المرضي، ثم يكتب اسمه بشيءٍ من التواضع في حرد المتن؛ حتى لا

---

(١) من أجل الوقوف على استعراض نceği عام للتيارات الكبرى المتعلقة بإحياء التراث خلال القرن العشرين، انظر:

Ridwān Al-Sayyid, ‘The Ideological and Epistemological: Contemporary Readings in Arabo-Islamic Classical Heritage (Turāth),’ in *The Heritage of Arabo-Islamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi*, ed. Maurice A. Pomerantz and Aram Shahin (Leiden: New York: Brill, 2015), 599–632.

وللوقوف على تغيير المواقف تجاه كتابات ما بعد العصر الكلاسيكي غداة ظهور الطباعة، انظر:

El Shamsy, “Islamic Book Culture through the Lens of Two Private Libraries, 1850–1940”, *Intellectual History of the Islamicate World* 4 (2016) 61–81.

يختلط اسمه باسم صاحب النص، إلى محقق يعيد بناء النص ويعمل على إحيائه؛ أقول: إن هذا التحول كان من شأنه تغيير العلاقة بين ناشر النص ومؤلفه أو مصنفه الأصلي. إن وضع اسم المحقق إلى جوار اسم المؤلف على صفحة الغلاف، على نحو يشي بالتقارب الفكري الوثيق بينهما، خلّل للمحقق ضرباً من السلطة والمسؤولية لم يكن المصحح ينعم بشيء منهما؛ حيث غدا في مستطاع المحققين الآن وضع النصوص في أطر تفسيرية جديدة، على نحو يعكس الأيديولوجيات القائمة. ولما كان الدور الملتبس الذي يضطلع به المحقق قد صار أمراً مقرراً بدرجة أكبر، فقد مسّت الحاجة إلى وضع منهج دقيق لنشر النصوص. وعلى الرغم من ظهور عشرات الكتب في تحقيق النصوص بين تأليف وترجمة، فقد ظلت الخلافات الشاجرة حول طريقة نشر النصوص تُسهم في تشكيل الحياة الفكرية، فأمسّت -والحال كذلك- حقلًا مهمًا من حقول البحث والدراسة.

## **المصادر والمراجع**



## المصادر والمراجع

### أولاً: المصادر والمراجع العربية:

- أحمد تيمور: تصحيح القاموس المحيط، القاهرة، المطبعة السلفية، ١٣٤٣هـ / ١٩٢٤م.
- : تصحيح لسان العرب، عن يحيى بطبيعه ونشره: محمد عبد الجواد الأصمسي، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٣٤هـ / ١٩١٥م.
- أحمد زكي باشا: الدنيا في باريس ١٩٠٠، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٩٠٠م.
- : السفر إلى المؤتمر، قرأه وضبطه وعلق عليه: أيمن فؤاد سيد، القاهرة، الدار المصرية اللبنانية، ٢٠٠٠م.
- : الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، قدّم له واعتني بنشره: عبد الفتاح أبو غدة، حلب، مكتب المطبوعات الإسلامية، بيروت، دار البشائر الإسلامية، ١٩٩٥م.
- : قاموس الجغرافية القديمة بالعربي والفرنساوي، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٣١٧هـ / ١٨٩٩م.

—: تقرير بشأن تنظيم الكتبخانة العمومية بالقسطنطينية،  
إسطنبول، ١٩٠٩ م.

• أحمد محمد شاكر: «النسخة اليونانية من صحيح البخاري»،  
القاهرة، مجلة الكتاب، المجلد الحادي عشر، السنة السابعة،  
الجزء الثامن، المحرم ١٣٧٢ هـ / أكتوبر ١٩٥٢ م، ص ٩٧٩-٩٨٧.

—: تصحيح الكتب وصنع الفهارس المعجمة وكيفية  
ضبط الكتاب وسبق المسلمين الإفرنج في ذلك، اعتنى به  
وعلّق عليه وأضاف إليه: عبد الفتاح أبو غدة، بيروت، دار  
الجيل، الطبعة الثانية، ١٩٩٥ م.

• أنور الجندي: أحمد زكي الملقب بشيخ العروبة، (سلسلة  
أعلام العرب)، القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي،  
١٩٦٣ م.

• البخاري، محمد بن إسماعيل: **الجامع الصحيح**، اعتنى  
بتتصحیحه: لودولف کریل، تیودور ولیم یوینبول، لیدن، بریل،  
١٨٦٢ م.

—: صحيح البخاري (الطبعة السلطانية)، القاهرة، مطبعة  
بولاق، ١٢٨٦ هـ / ١٨٩٣ م.

- : صحيح البخاري (وبهامش تقييدات وشرح من شرح القسطلاني)، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٢٧٩هـ.
- بُنولا، فريديريك: مصر والجغرافية، ترجمة: أحمد زكي، القاهرة، مطبعة بولاق، ١٣١٠هـ / ١٨٩٢م.
- التادلي، عبد الرحمن بن عبد العزيز: الوشاح وتشريف الرماح في رد توهيم المجد الصحاح، تصحيح: نصر الهرئيني، القاهرة، بولاق، المطبعة الكبرى، ١٢٨١هـ / ١٨٦٥-١٨٦٦م.
- الترمذى، محمد بن عيسى: الجامع الصحيح: وهو سنن الترمذى، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، محمد فؤاد عبد الباقي، إبراهيم عطوة عوض، القاهرة، مطبعة مصطفى البابى الحلبي، ١٣٥٦هـ / ١٩٣٧-١٩٧٥م.
- الجاحظ: كتاب الناج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٣٢٢هـ / ١٩١٤م.
- جرجي زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية، القاهرة، مطبعة الهلال، ١٩١١م.
- الجوهرى، إسماعيل بن حمّاد: ناج اللغة وصحاح العربية، تصحيح: نصر الهرئيني، القاهرة، بولاق، المطبعة الكبرى، ١٢٨٢هـ / ١٨٧٥م.

- الخفاجي، شهاب الدين: *شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل*، القاهرة، المطبعة الوهبية، ١٢٨٢هـ / ١٨٦٦م.
- السحاوي: *التب الرمبوك في ذيل السلوك*، تصحيح: أحمد زكي، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٣١٥هـ / ١٨٩٦م.
- ابن سيده، علي بن إسماعيل: *المحكم والمحيط الأعظم في اللغة*، تحقيق: مصطفى السقا، حسين نصار، وأخرين، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٧هـ / ١٩٥٨م.
- : *المخصص*، تصحيح: محمد التركزي الشنقيطي، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٣١٦هـ / ١٨٩٨م.
- الشنقيطي، أحمد بن الأمين: *الوسيط في ترجم أدباء شنقط*، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٢٩هـ / ١٩١١م.
- الشنقيطي، محمد محمود: *تصحيح كتاب الأغاني*، عني بالطبع والتحقيق: محمد عبد الجواد الأصمسي، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٣٤هـ / ١٩١٦م.
- الصفدي، خليل بن أبيك: *نكت الهميان في نكت العميان*، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٢٩هـ / ١٩١١م.
- طه حسين: *الأيام*، القاهرة، مركز الأهرام للترجمة والنشر، ١٩٩٢م.

- عبد السلام هارون: **قطوف أدبية: دراسات نقدية في التراث العربي حول تحقيق التراث**, القاهرة، مكتبة السنة، ١٩٨٨ م.
- عبد المجيد دياب: **تحقيق التراث العربي: منهجه وتطوره**, القاهرة، دار المعارف، ١٩٩٣ م.
- العمرى، ابن فضل الله: **مسالك الأبصار في ممالك الأمصار**، الجزء الأول، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، دار الكتب المصرية، ١٣٤٣هـ / ١٩٢٤م.
- العيتابي، أحمد عاصم: **الأوقیانوس البسيط** في ترجمة **القاموس المحيط**, القاهرة، مطبعة بولاق، ١٨٣٤ م.
- فانديك، إدوارد: **اكتفاء القنوع بما هو مطبوع**, صصحه: محمد علي البيلاوى، القاهرة، مطبعة الهلال، ١٣١٣هـ / ١٨٩٦م.
- فستنفلد، فرديناند: **منتخب من الكتب التي أخذ منها تاريخ الأطباء؟** *Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher*, جوتينجن، ١٨٤٠ م.
- الفيروزابادى، محمد بن يعقوب: **القاموس المحيط** (مع فوائد شريفة وقواعد لطيفة في معرفة اصطلاحات القاموس لنصر الھوریني), القاهرة، مطبعة بولاق، ١٢٨١هـ / ١٨٦٥م.

- ابن قتيبة: **الشعر والشعراء**, بعنایة: دی غویه, لیدن, بریل, ۱۹۰۴م.
- ابن الكلبی: **كتاب الأصنام**, تحقيق: أحمد زکی باشا, القاهرة, المطبعة الأميرية, ۱۳۳۲هـ / ۱۹۱۴م.
- : **كتاب الأصنام**, تحقيق: أحمد زکی باشا, القاهرة, دار الكتب المصرية, الطبعة الثانية, ۱۳۴۳هـ / ۱۹۲۴م.
- المُبِرّد, محمد بن يزید: **الكامل في اللغة والأدب**, بعنایة: ولیام رایت, لیزج, ۱۸۶۴م.
- محمد عبد الجواد الأصمی: **أبو الفرج الأصفهانی وكتابه الأغانی**: دراسة وتحليل لأزھی العصور الإسلامية، القاهرة، دار المعارف، ۱۳۷۰هـ / ۱۹۵۱م.
- : **العرب وأطوارهم**: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية، القاهرة، مطبعة الجمالية، ۱۳۳۳هـ / ۱۹۱۲م.
- : **قلعة محمد علي لا قلعة نابليون**: بحث تاریخي اثري، القاهرة، دار الكتب المصرية، ۱۳۴۲هـ / ۱۹۲۴م.
- محمود محمد الطناحي: **مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي؛ مع محاضرة عن التصحیف والتحریف**, القاهرة, مکتبة الخانجي، ۱۹۸۴م.

- ابن المقفع: **الأدب الصغير**, تحقيق: أحمد زكي باشا، الإسكندرية، جمعية العروة الوثقى الخيرية الإسلامية، مطبعة محمد علي الصناعية، ١٣٢٩هـ / ١٩١١م.
- نصر الهرريني: **المطالع النصرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية**, القاهرة، بولاق، ١٨٧٢م.
- : **المطالع النصرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية**, تحقيق وتعليق: طه عبد المقصود، القاهرة، مكتبة السنة، ٢٠٠٥م.

## ثانياً: المصادر والمراجع الأجنبية:

- **Al-Sayyid, Ridwān.** “The Ideological and Epistemological: Contemporary Readings in Arabo-Islamic Classical Heritage (*Turāth*).” In *The Heritage of Arabo-Islamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi*, edited by Maurice A. Pomerantz and Aram Shahin, 599–632. Leiden and New York: Brill, 2015.
- **Baalbaki, Ramzi.** *The Arabic Lexicographical Tradition. From the 2nd/ 8th to the 12th/ 18th Century*. Leiden: Brill, 2014.
- \_\_\_\_\_. “Visual Influences on Arabic Linguistic Sciences.” *The Medieval History Journal* 9, no. 1 (2006): 37–61.
- **Bianchi, Thomas-Xavier.** “Catalogue Général et Détailé Des Livres Arabes, Persans et Turcs, Imprimés à Boulac, En Égypte, Depuis l'introduction de l'imprimerie Dans Ce Pays, En 1822, Jusqu'en 1842.” *Journal Asiatique* 2 (1843): 24–61.
- **Brünnow, Rudolf.** *The Twenty-First Volume of the Kitâb al-Aghânâ, Being a Collection of Biographies*

*not Contained in the Edition of Bûlâq; Al-Juz' al-Hâdî wa-al-'Ishrûn min Kitâb al-Aghâñî.* Leiden: Brill, 1888.

- **El Shamsy, Ahmed.** “Islamic Book Culture through the Lens of Two Private Libraries, 1850–1940,” *Intellectual History of the Islamicate World* 4 (2016): 61–81.
- **El-Rouayheb, Khaled.** *Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century: Scholarly Currents in the Ottoman Empire and the Maghreb.* Cambridge: Cambridge University Press, 2015.
- **Fahmy, Khaled.** *All the Pasha's Men: Mehmed Ali, His Army and the Making of Modern Egypt.* Cairo: The American University in Cairo Press, 2002.
- **Gencer, Yasemin.** “Ibrahim Müteferrika and the Age of the Printed Manuscript.” In *The Islamic Manuscript Tradition: Ten Centuries of Book Arts in Indiana University Collections*, edited by Christiane Gruber, 154–193. Bloomington: Indiana University Press, 2009.
- **Guidi, Ignazio.** *Tables Alphabétiques Du Kitâb Al-*

*Agâni: Comprenant: 1. Index Des Poètes Dont Le ‘Kitâb’ Cite Des vers; 2. Index Des Rimes; 3. Index Historique; 4. Index Géographique.* Leiden: Brill, 1900.

- **Krachkovsky, Ignaty Y.** *Among Arabic Manuscripts: Memories of Libraries and Men.* Leiden: Brill, 2016.
- **Lyall, Charles.** ed. *The Poems of ‘Amr, Son of Qa-mī’ah of the Clan of Qais, Son of Tha’labah, a Branch of the Tribe of Bakr, Son of Wā’il.* Cambridge: University Press, 1919.
- \_\_\_\_\_. ed. *The Dīwāns of ‘Abīd Ibn al-Abraṣ, of Asad, and ‘Āmir Ibn At-Tufail, of ‘Āmir Ibn Ṣaṣa‘ah, Edited for the First Time, from the MS. in the British Museum, and Supplied with a Translation and Notes.* Leiden: Brill, 1913.
- \_\_\_\_\_. ed. *The Muṣaddalīyāt. An Anthology of Ancient Arabian Odes, Compiled by al-Muṣaddal Son of Muḥammad, According to the Recension and with the Commentary of Abū Muḥammad al-Qāsim Ibn Muḥammad al-Anbārī, Edited for the First Time by Charles Lyall.* Leiden: Brill, 1918.

- **Mestyan, Adam.** “Ignác Goldziher’s Report on the Books Brought from the Orient for the Hungarian Academy of Sciences.” *Journal of Semitic Studies* 60, no. 2 (2015): 443–80.
- **Mitchell, Timothy.** *Colonising Egypt*. Cambridge: University of California Press, 1991.
- **Al-Musawi, Muhsin Jasim.** *The Medieval Islamic Republic of Letters: Arabic Knowledge Construction*. Indiana: University of Notre Dame Press, 2015.
- **Quiring-Zoche, Rosemarie.** “How Al-Bukhārī’s *Ṣahīḥ* Was Edited in the Middle Ages: ‘Alī al-Yūnīnī and His Rumūz.” *Bulletin d’Études Orientales*, no. 50 (1998): 198–222.
- **Reichmuth, Stefan.** “Islamic Reformist Discourse in the Tulip Period (1718–30): Ibrahim Müteferriqa and His Arguments for Printing.” In *International Congress on Learning and Education in the Ottoman World*. Istanbul, 12–15 April 1999, edited by ‘Alī Çaksu, 149–61. Istanbul: IRCICA, 2001.
- **Reid, Donald Malcolm.** “The Egyptian Geographical Society: From Foreign Laymen’s Society to In-

digenous Professional Association.” *Poetics Today* 14, no. 3 (1993): 539–72.

- **Ryad, Umar.** “‘An Oriental Orientalist’: Ahmad Zakī Pasha (1868–1934), Egyptian Statesman and Philologist in the Colonial Age.” *Philological Encounters* 3, no. 1–2 (2018): 129–66.
- **Sabev, Orlin.** “Formation of Ottoman Print Culture (1726–1746): Some General Remarks.” In *New Europe College. Regional Program 2003–2004, 2004–2005*, edited by Irina Vainovski-Mihai, 293–333. Bucharest: New Europe College, 2007.
- **Schwartz, Kathryn A.** “Did Ottoman Sultans Ban Print?” *Book History* 20, no. 1 (2017): 1–39.
- ——— “The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871.” *International Journal of Middle East Studies* 49, no. 1 (2017): 25–45.
- **Timpanaro, Sebastiano.** *The Genesis of Lachmann’s Method*. Translated by Glenn W. Most. Chicago: University of Chicago Press, 2005.
- **Verdery, Richard N.** “The Publications of the

Būlāq Press under Muḥammad ‘Alī of Egypt.” *Journal of the American Oriental Society* 91, no. 1 (1971): 129–32.

- **Wellhausen, Julius.** “Wüstenfeld, H. Ferdinand.” In *Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 55*, 1., 139–40. München/ Leipzig: Duncker & Humblot, 1910.
- **Wüstenfeld, Ferdinand.** *Register zu den genealogischen Tabellen der arabischen Stämme und Familien: Mit historischen und geographischen Be merkungen.* Göttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1853.
- **Zakī, Ahmad.** *L’Univers à Paris 1900: Un Lettre Égyptien à l’Exposition Universelle de 1900.* Edited by Mercedes Volait. Paris: Éd. Norma, 2015.